
สังฆะจะงาม - สังคมจะดี 

จะมีการปกครอง ต้องรองรบัการศึกษา 

[ผนวก: การศึกษาท่ีเป็นมาของชาติไทย] 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์  

(ป. อ. ปยุตฺโต) 

ธรรมทานเพ่ือการศึกษา 
สูพุทธศก ๒๕๖๙



สังฆะจะงาม-สังคมจะดี 
จะมีการปกครอง ต้องรองรับการศึกษา 
[ผนวก: การศึกษาที่เป็นมาของชาติไทย] 
© สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยุตฺโต) 

พิมพครั้งท่ี ๑ (ผนวก: การศึกษาที่เป็นมาฯ) -  ธ.ค. ๒๕๖๘  ๑๐,๐๐๐ เลม 
- มูลนิธิปญญาประทีป พิมพแจกเปนธรรมทานเพื่อการศึกษา 

แบบปก : พระครูวินัยธร (ชัยยศ พุทฺธิวโร) 

พิมพท่ี   



อนุโมทนา 
จากการสนทนาธรรม กับพระพรหมพัชรญาณมุนี (ฌอน ชยสาโร) 

และคณะศิษย เมื่อวันที่ ๒๙ ก.ย. ๒๕๖๘ ไดเกิดเปนเอกสารเรื่อง "การ
ปกครองจะดี อยูที่ทําวัดใหเปนแหลงการศึกษา ที่พัฒนาพระและประชาชน" 

บัดนี้ มูลนิธิปญญาประทีป เห็นวาเอกสารเรื่องดังกลาว มีเนื้อหา
สาระที่เปนประโยชน สมควรไดรับการเผยแผในวงกวาง เพื่อใหผูใครใน
ธรรมและมีเจตนารมณในการพัฒนาการศึกษาของสงฆและคนไทยและ
การศาสนา ไดรับประโยชน และรวมกันนอมนําคําสอนธรรมสูการปฏิบัติ 
ใหเกิดผลที่เปนรูปธรรมมากข้ึน จึงไดแจงขออนุญาตจัดพิมพเอกสารเรื่อง
ดังกลาว เพื่อแจกเปนธรรมทาน โดยขอพิมพเรื่อง "ตนกําเนิดมหาจุฬาฯ 
บอกประวัติการศึกษาของชาติไทย" ซ่ึงมีเนื้อหาสาระท่ีเกี่ยวโยงกัน รวมเปน
เลมเดียวกัน  

อาตมภาพขออนุโมทนากัลยาณฉันทะของมูลนิธิปญญาประทีป ใน
การบําเพ็ญธรรมทานเพื่อการศึกษาครั้งนี้  

ในการนี้ ไดจัดปรับและเพิ่มเติมเรื่อง "การปกครองจะดี อยูที่ทําวัด
ใหเปนแหลงการศึกษา ที่พัฒนาพระและประชาชน" ทําเปนเลมหนังสือ 
โดยตั้งชื่อใหมวา สังฆะจะงาม-สังคมจะดี จะมีการปกครอง ต้อง
รองรับการศึกษา สวนเรื่อง “ตนกําเนิดมหาจุฬาฯ บอกประวัติการศึกษา
ของชาติไทย” ไดคัดตัดตอนมาเฉพาะเนื้อความสําคัญ และจัดเปนสวน
ผนวก โดยตั้งชื่อวา “ผนวก: การศึกษาท่ีเป็นมาของชาติไทย” 

ขอธรรมทานเพื่อการศึกษาน้ี จงเปนปจจัยแหงความไพบูลยแหง
ธรรมและปญญา เพื่อประโยชนสุขที่แทจริงและยั่งยืนของประชาชนสืบไป 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ปยุตฺโต) 
๒๙ พฤศจิกายน ๒๕๖๘ 



สารบัญ 
สังฆะจะงาม-สังคมจะดี  
จะมีการปกครอง ตองรองรับการศึกษา ๑ 
รัฐหวังจะเอื้อแก่วัด   

ให้คณะสงฆ์มีระบบการปกครองพิเศษของตนเอง ๒ 

ระบบจัดการสังคมของชาวโลก มีการปกครองเป็นใหญ่   
ในระบบสังฆะของวัด การปกครองอยู่ในการศึกษา ๖ 

ชูการปกครองข้ึนมาเด่นขึ้นหน้า   
ไม่รู้ตัวว่าได้บดบังชีวิตแห่งการศึกษาให้เลือนรางไป ๑๑ 

ชีวิตพระคือชวีิตแห่งการศึกษา   
ถ้าจะมีการปกครอง ก็ต้องมารองรับงานการศึกษา ๑๙ 

อารยธรรม ความเจริญที่แท้ ดูที่ไหน วัดด้วยอะไร ๒๘ 

สังคมมนุษย์หมดทั้งสิ้นนี้ 
คือโลกของสัตว์ที่จะดีจะเลิศได้ด้วยการศึกษา ๓๗ 

ผนวก: การศึกษาทีเ่ปน็มาของชาติไทย ๔๓ 
จะกู้ชาติ กู้ศาสนา ต้องฟื้นการศึกษาขึ้นมาเป็นท่ีมั่น ๔๓ 
วังกับวัด บรรจบสาระท่ีการศึกษา ๔๙ 
ดูมหาจุฬาฯ เห็นวิวัฒนาการแห่งการศึกษาของชาติไทย ๕๓ 
มหาจุฬาฯ บนหนทางกันดารเข้าสู่ระบบการศึกษาของรัฐ ๖๑ 
มหาจุฬาฯ สําแดงพระพุทธศาสนาแก้ปัญหาของโลก ๖๘ 
ชี้วัดว่าเป็นมนุษย์ท่ีพัฒนา ด้วยภาวะของโลกท่ีรมณีย์ ๗๔  



สังฆะจะงาม-สังคมจะดี 
จะมีการปกครอง ต้องรองรับการศึกษา∗ 

วันนี้ ๒๙ กันยายน ๒๕๖๘ ย้อนหลังไปหน่อย เมื่อข้ึนต้น
เดือนน้ี อาตมาไปพบพระสงฆ์ที่วัด หลังจากผ่านอุบัติเหตุล้ม
กระดูกสันหลังยุบ แล้วรักษาตัวมาครบ ๖ เดือน แม้ว่าคุณหมอ
จะยืดเวลาไม่ให้ก้มต่อไปอีก ๓ เดือน แต่ได้ต้ังใจไว้แล้วว่า รักษา
ตัวครบ ๖ เดือนแล้ว จะไปพบพระท่ีวัด โดยเฉพาะในช่วงเวลา
ครึ่งปีที่ผ่านมาน้ัน ที่วัดได้มีเรื่องราวความเปล่ียนแปลงสําคัญอัน
พึงรู้เข้าใจและหารือหรือเตรียมทําการต่อไป ถึงจะก้มตัวไม่ได้ ก็
พอจะหาท่ีเหมาะที่จะพบปะพูดจากันได้  

ในการไปคราวน้ัน มีเรื่องแถมท่ีควรพูดถึงด้วย คือระหว่าง
ที่อาพาธรุนแรง ต้ังแต่กลางเดือนพฤษภาคม ๒๕๖๘ นี้ ได้ยินข่าว
ร้ายมีเรื่องภิกษุในระดับที่เรียกกันว่าพระผู้ใหญ่ หรือพระในวงการ
ปกครองของคณะสงฆ์ จํานวนมาก ประพฤติเสียหายร้ายแรง ส่วน
ที่ปรากฏเด่นชัด คือในเรื่องเงินทอง และสีกา ถูกสอบสวน ถูกจับ  
ถูกบังคับให้สึกออกไป เป็นข่าวลือล่ันต่อกันมาหลายเดือน  

                                            
∗ สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ปยุตฺโต) สนทนาธรรม กับพระพรหมพัชรญาณมุนี 

(ฌอน ชยสาโร) และคณะศิษย ณ ที่พักฟนอาพาธ จ. สุพรรณบุรี, ๒๙ กันยายน ๒๕๖๘ 



๒ การปกครอง ตองรองรับการศึกษา 

เรื่องน้ี เห็นได้ว่าเป็นสภาพเส่ือมโทรมอย่างหนัก ซ่ึงเกิด
ข้ึนมาจากความวิปริตผันแปรของระบบการครองชีวิตพรหมจรรย์ ที่
โดยเนื้อแท้ เป็นการพัฒนาคนด้วยการศึกษา โดยอยู่ในชุมชนของ  
สพรหมจารี ผู้เป็นกัลยาณมิตรที่จะเกื้อหนุนกันในการศึกษา แต่ได้
ค่อยๆ ผิดเพ้ียนผันแปรไปในวิถีทางท่ีจะกลายเป็นสังคมของมนุษย์
ชาวบ้าน ที่อยู่ในวิถีชีวิตของการแสวงหาลาภยศ คือผลประโยชน์
และอํานาจความยิ่งใหญ่ ซ่ึงเป็นไปด้วยกันกับภัยแห่งการแข่งขัน
ข่มเหงครอบงํา ที่มนุษย์เหล่านั้นอยู่กันไปได้ด้วยมีการปกครอง  

การไปคราวนั้น เป็นโอกาสที่ได้พูดย้ําทบทวนหลักการ
ครองชีวิตพรหมจรรย์ เพ่ือพัฒนาชีวิตของบุคคลด้วยการศึกษาใน
ชุมชนสังฆะ ซ่ึงสืบทอดหลักการท่ีจะแผ่ขยายการศึกษา คือการรู้
ธรรม และรู้จักปฏิบัติหรือดําเนินชีวิตโดยธรรม ออกไปให้ธรรม
แก่ประชาชน เพ่ือประโยชน์สุขที่แท้จริงของประชาชาวโลก 

ที่จะพูดคุยกันวันนี้ ก็คงเข้าแนวกับที่ได้พูดในวันนั้น แต่
คงจะได้เสริมเติมบางอย่างให้ชัดข้ึน 

รัฐหวังจะเอื้อแก่วัด  
ให้คณะสงฆ์มีระบบการปกครองพิเศษของตนเอง 

บ้านเมืองนั้นเขามีการปกครองให้คนท้ังประเทศอยู่
รวมกันได้ ประพฤติปฏิบัติทําการต่างๆ ได้ภายใต้กฎหมายท่ีเป็น
กฎเกณฑ์กติกาอันเดียวกัน พระเณรในวัดในสังฆะ ก็อยู่ในรัฐ 
เป็นพลเมืองของประเทศท้ังนั้น พระเณรจึงอยู่ภายใต้กฎหมาย 
ภายใต้การปกครองของบ้านเมืองเช่นเดียวกัน  



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๓ 

แต่ทีนี้ ในเมืองไทยน้ี ผู้ปกครองและประชาชนนับถือพระ 
หรือไม่ก็รู้เข้าใจวิถีชีวิตของพระและระบบความเป็นอยู่กิจกรรม
การงานของพระสงฆ์ที่เป็นชุมชนวัด ซ่ึงแตกต่างจากพลเมืองท่ัวไป 
และสังฆะน้ันก็เป็นสถาบันใหญ่มาก บ้านเมืองก็จึงออกกฎหมายมา
ให้อํานาจและจัดระบบให้คณะสงฆ์มีการปกครองของตนเองใน
ระดับหนึ่ง เหมือนกับแยกออกไปต่างหากอย่างที่บางทีพูดว่าเป็น
อาณาจักรกับพุทธจักร ก็เลยมีพระที่เป็น “เจ้า” ต่างๆ เกิดข้ึนมา 
ต้ังแต่เจ้าอาวาส เจ้าอธิการ ไปจนถึงเจ้าคณะอะไรๆ สูงใหญ่
กว้างขวางข้ึนไปเป็นข้ันตอนตามลําดับ เหมือนกับว่ามอบอํานาจให้
พระปกครองกันเอง เป็นระบบการปกครองของคณะสงฆ์โดยเฉพาะ 

ผู้ปกครองบ้านเมืองและชาวบ้านชาวเมืองที่มีความรู้เข้าใจ
ดี มิใช่มองจบแค่นั้น แต่โดยรู้เข้าใจอยู่เป็นพ้ืนฐานว่า พระเณรนั้น 
ก็คือพลเมืองของรัฐนั่นเอง แต่ไปเข้าวัดขอให้พระให้สังฆะรับบวช
ให้เป็นพระเป็นเณร เมื่อเป็นพระเป็นเณรตามที่ตกลงยอมรับกันโดย
ธรรมวินัย เขาก็อยู่ใน อยู่ภายใต้การปกครองของคณะสงฆ์ตามท่ี
บ้านเมืองตรากฎหมายให้ไว้นั้น  

แต่ถ้าเขาประพฤติเสียหายทําการร้ายเสียความเป็นพระ
เป็นเณร เขาก็หลุดหล่นพ้นออกมาจากการปกครองของคณะสงฆ์ 
ถึงตอนน้ี ผู้ปกครองฝ่ายบ้านเมืองก็เข้าไปจัดการเอาตัวเขา
ออกมาจากวัดจากสังฆะ โดยถือว่าเป็นหน้าที่ของฝ่ายบ้านเมือง 
หรือเป็นความรับผิดชอบของบ้านเมืองน้ันเอง ที่จะเข้าไปเอาคน
ของตัว คือพลเมืองท่ีเข้าไปทําร้ายพระทําร้ายวัดนั้น ออกมาเสีย 
ให้วัดให้สังฆะปลอดภัยรักษาความบริสุทธิ์ไว้ได้ต่อไป  



๔ การปกครอง ตองรองรับการศึกษา 

ทีนี้ ทําไมบ้านเมืองจึงต้องมีการปกครอง มองดูง่ายๆ แค่
ในข้ันพ้ืนฐาน พลเมืองของประเทศน้ัน อยู่กระจายกันไปในถ่ินใน
ที่ต่างๆ เป็นหมู่ เป็นเหล่า เป็นกลุ่ม เป็นชุมชนหลากหลาย
มากมาย ผู้คนในถ่ินที่หลากหลายเหล่านั้น ก็ทํามาหากินกันไป
ต่างๆ  หาช่องทางทํารายไ ด้  คิดการใหญ่น้อย ท่ีจะให้ไ ด้
ผลประโยชน์ ต่างก็จะหาให้ตัวได้มากท่ีสุด ก็เกิดการขัดแย้งแย่ง
ชิงกัน บางคนท่ีเก่ง เจอช่องทางเปิดให้ ต้ังตัวเป็นใหญ่ข้ึนได้ ก็ข่ม
เหงรังแกเอาเปรียบคนอ่ืนบ้าง ต่อสู้แย่งชิงความเป็นใหญ่กันบ้าง  

ในวิถีของการแย่งลาภหายศกันอย่างน้ี ก็จะมีความ
ยุ่งยากเดือดร้อนมากมาย จึงต้องมีการปกครอง ซ่ึงผู้ปกครองใช้
อํานาจตามที่กฎหมายบัญญัติให้ไว้ ไปจัดการดําเนินการ
แก้ปัญหาระงับทุกข์ภัยความเดือดร้อนวุ่นวายนั้นๆ นั่นคือ การ
ปกครองสําเร็จด้วยอาณา มีอาญา มีอาชญา จนถึงการลงทัณฑ์ 
แล้วในสายตาของชาวบ้าน ผู้มีสิทธิใช้อํานาจในการปกครองนั้น 
บางทีก็ปรากฏตัวเป็นเจ้าเป็นนาย เป็นคนใหญ่คนโต 

คราวน้ี หันไปดูทางด้านพระสงฆ์ในวัดวาอารามบ้าง ดัง
ได้ว่าแล้ว พระเณรที่อยู่วัด ก็คือผู้คนพลเมืองของรัฐนั่นเอง สละ
ละเหย้าเรือน ออกจากบ้าน ไปหาพระสงฆ์แล้วขอบวชเป็นพระ
เป็นเณรอยู่ที่วัด  

ตามที่ว่านี้ เห็นชัดๆ ว่า คนท้ังหลายท่ีออกจากบ้านเรือน
ไปบวชนั้น รู้อยู่แล้วว่าการออกไปบวชเป็นพระเณรอยู่วัดนั้น จะ
เป็นอยู่อย่างไรและทําหน้าที่การงานอะไร แล้วเขาเองไปขอบวช 



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๕ 

ทุกคนที่ออกไปบวชท้ังหมดน้ัน รู้เข้าใจและไปอยู่ร่วมกัน 
โดยมีความมุ่งหมายอย่างเดียวกัน อย่างท่ีชาวบ้านรู้สืบกันมา พูด
ต่อกันมาแต่โบราณว่าไป “บวชเรียน” คือ ไปบวชศึกษาเล่าเรียน
พระธรรมวินัย บวชคือเรียน บวชเพ่ือเรียน จนกระทั่งกาลนาน
ผ่านไปกลายเป็นประเพณีบวชเรียน ที่ชายไทยทุกคนเม่ือมีอายุ
ครบ ๒๐ ปี จะไปบวชเรียนอยู่วัดอย่างน้อยพรรษาหนึ่ง คือ ๓-๔ 
เดือน จนได้รับกฐินแล้ว ถ้าไม่อยู่ต่อไป ก็ลาสิกขา คือสึกออกมา 
เป็นฑิต เป็นผู้รู้ เป็นผู้ใหญ่ ที่ชาวบ้านนับถือ รู้จักรับผิดชอบ
ครอบครัว และพร้อมที่จะเป็นผู้นําของชุมชน ของสังคมสืบต่อไป 

เมื่อพระเณรอยู่วัด มีชีวิตแห่งการศึกษา เป็นอยู่ด้วย
ปัจจัย ๔ ที่ชาวบ้านเล้ียงแค่พอให้ชีวิตแห่งการศึกษาดําเนินไป 
(เรียกว่าชาวบ้านอํานวยอามิสทาน โดยพร้อมกันนั้น พระก็ให้ธรรม
ทานสนองตอบ เรียกว่าให้การศึกษาแก่ประชาชน) เม่ือพระไม่ทํา
มาหากินหารายได้ ไม่วุ่นวายกับการหาลาภหายศอย่างชาวบ้าน 
มีกิจหน้าที่ มีวัตถุประสงค์อย่างเดียวกัน อยู่กับครูอาจารย์ การ
ปกครองอย่างชาวบ้าน ก็ไม่ต้องมี  

พร้อมกันนั้น ก็อย่างท่ีชาวบ้านรู้กันดีอยู่แล้วว่า โดย
พ้ืนฐาน ความเป็นพระ อยู่ที่การมีศีล ดังที่พูดกันเหมือนเป็นคํา
ติดปากว่าพระมีศีล ๒๒๗ คือพระต้องรักษาวินัย โดยเฉพาะ
หมวดท่ีเป็นหลักใหญ่ คือในปาติโมกข์ ซ่ึงมีสิกขาบท ๒๒๗ ข้อ 
เมื่อพระรักษาวินัย มีศีลแล้ว ก็คือเป็นผู้ปกครองตัวเองได้ การ
ปกครองอย่างท่ีชาวบ้านต้องมีนั้น พระก็ไม่ต้องมี  



๖ การปกครอง ตองรองรับการศึกษา 

ในเวลาเดียวกัน พระภิกษุทั้งหลายอยู่ในสังฆะ โดยมี
หลักการท่ีถือสงฆ์คือส่วนรวมเป็นใหญ่ ต้องเคารพสงฆ์ การรักษา
วินัย หรือการมีศีลของภิกษุทุกรูปจึงเป็นไปในความควบคุมของ
สงฆ์ส่วนรวมอย่างเป็นไปเองในตัว 

ระบบจัดการสังคมของชาวโลก มีการปกครองเป็นใหญ่  
ในระบบสังฆะของวัด การปกครองอยู่ในการศึกษา  

จะ ต้องรู้ เ ข้ า ใจ จํ า ไว้ เ ป็นห ลักประธานที เ ดียวว่ า 
พระพุทธศาสนาเป็นการศึกษา ชีวิตของพระก็คือการศึกษา ที่
เรียกว่าไตรสิกขา คัมภีร์ทั้งหลายบอกย้ําไว้มากมายหลายที่ (เช่น 

สํ.อ.๑/๒๗; นิทฺ๑.อ.๓๔๔, สงฺคณี.อ.๔๖๐) เช่นว่า  

ติสฺโส สิกฺขา สกลํ สาสนํ∗ 
การศึกษา ๓ หลัก (ไตรสิกขา) คือพระ(พุทธ)ศาสนา ท้ังหมดท้ังสิ้น 

ตามหลักการใหญ่นี้ การเป็นพระภิกษุสามเณร ก็คือการ
มีชีวิตแห่งการศึกษา ซ่ึงเป็นการพัฒนามนุษย์ ในการดําเนินชีวิต
เป็นอยู่ การอยู่ร่วมสังคม การมีคุณธรรม มีความสามารถ มี
ความสุข มีสติ มีสมาธิ จนมีปัญญาถึงข้ันจบการศึกษา และวัดก็
คือชุมชนแห่งการศึกษา 

                                            
∗ อีกมากมายหลายแหงหลายคัมภีรบอกความอยางเดียวกันนี้ แตใชถอยคําสํานวนตาง
ไปบาง เชนวา “สิกฺขตฺตยสงฺคหํ สาสนํ ,” “สิกฺขตฺตยสงฺคหิต  สกล  สาสนํ ,” 
“สิกฺขตฺตยสงฺขาตํ สกลํ สาสนํ,” “อธิสีลอธิจิตฺตอธิปฺญาสิกฺขตฺตยํ สาสนํ นาม” 



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๗ 

เมื่อมีชีวิตแห่งการศึกษา และเป็นชุมชนแห่งการศึกษา
แล้ว ถ้ายังห่วงจะให้มีการปกครอง ก็บอกได้ว่า การปกครองก็
แฝงอยู่ในการศึกษานั่นแหละ มันเป็นส่วนประกอบ ส่วนเสริม 
หรือจะว่าเป็นเครื่องมืออย่างหนึ่งในการดําเนินการศึกษา ก็ได้ 
ถ้าการศึกษาดําเนินไปด้วยดี อย่างถูกต้อง การปกครองก็สําเร็จ
ไปเองในตัว แต่เป็นการปกครองด้วยธรรม (ธรรมจักร) มิใช่
ปกครองด้วยอาณาคืออํานาจ (อาณาจักร) 

ว่าตามหลักธรรมวินัย ในชุมชนวัด ในสังฆะ บุคคลท่ีเป็น
แกนกําลังขับเคล่ือนการศึกษา ได้แก่ อุปัชฌาย์ ต่อด้วยอาจารย์ 
หน้าท่ีของอุปัชฌาย์-อาจารย์ ที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้เป็น
หลักนําหน้าทีเดียว ก็คือหน้าที่อํานวยการศึกษา แล้วจึงตามมา
ด้วยหน้าที่ปลีกย่อยมากมายในการเป็นอยู่ร่วมกัน เกื้อหนุนชีวิต
ของกนัและกัน โดยมีไตรสิกขาเป็นเน้ือตัวของชีวิตที่ดี 

ทีนี้ ไตรสิกขา คือการศึกษา ๓ หลัก เป็นเนื้อตัวแท้ๆ ของ
การศึกษา ในระบบการศึกษาของพระสงฆ์ อย่างน้อยก็ ตั้งต้น 
เพ่ือให้ไตรสิกขาดําเนินไป โดยมีอุปัชฌาย์ ซ่ึงทําอุปัชฌายวัตร 
คือหน้าที่ประจําที่จะต้องปฏิบัติไม่ว่างเว้น เริ่มด้วย อุเทศ ปริ
ปุจฉา โอวาท และอนุสาสนี ๔ ข้อนี้ เป็นหลักนําหน้าในหน้าที่
ของอุปัชฌาย์ ถ้าออกจากอุปัชฌาย์ มาอยู่กับอาจารย์ อาจารย์ก็
ต้องทํา ๔ ข้อนี้นั่นเอง  



๘ การปกครอง ตองรองรับการศึกษา 

อุเทศ ก็คือ บทต้ัง ตัวบท หัวข้อใหญ่ที่ยกข้ึนแสดงเป็นหลัก 
ได้แก่พุทธพจน์ คือคําตรัสคําสอนของพระพุทธเจ้า ซ่ึงแสดงธรรม
วินัย เป็นบทต้ัง ที่ว่าจะเรียนกันวันนี้ เมื่อพระเณรท่ีเป็นนิสิตมา
หา อุปัชฌาย์หรืออาจารย์ก็นําเอาพุทธพจน์ เช่นยกพระสูตรน่ันนี่ 
หลักธรรมโน้นนี้ เอามาบอกมาแสดง เป็นบทต้ังว่า วันนี้ เราจะ
เรียนกันในเรื่องนี้ แล้วก็อธิบายให้เข้าใจเป็นหลักเป็นพ้ืนฐาน  

จากน้ันก็ปริปุจฉา คือถกถามซักไซ้ตอบบรรยายอธิบาย
กันไปให้ชัดเจนแจ่มแจ้ง รวมทั้งค้นคว้าตรวจสอบ เป็นข้ันของ
การเรียนให้รู้เข้าใจแม่นยํามองเห็นทางที่จะนําไปปฏิบัติได้ชัดเจน  

สองอย่างที่ว่าแล้วนั้น เป็นข้อหลักที่จะให้เข้าถึงเนื้อหา
สาระ ทีนี้ ที่เป็นการเสริมประกอบ นอกจากความรู้หลักและ
เนื้อหาสาระ ก็ออกมาในการประพฤติปฏิบัติ ในการดําเนินชีวิต
เป็นอยู่ ได้แก่ โอวาท คือ ว่ากล่าว ตักเตือน ส่ังสอน ใน
สถานการณ์ที่ควรระวัง หรือมีเรื่องราวเหตุการณ์สําคัญ ดีร้าย 
อะไรๆ เกิดข้ึน หรือเฉพาะตัวพระเณรองค์นั้นองค์นี้ไปทําอะไร
เป็นอย่างไร ที่ควรจะแก้ไขปรับปรุง หรือได้เห็นได้ยินเรื่องราว
อะไรดีร้ายที่ควรบอกกล่าวชี้แจงแนะนํา เช่น เวลาน้ีเกิดคดี
อ้ือฉาวในสังคม มีเรื่องพระประพฤติเสียหาย มีอะไรท่ีควรจะให้
พระรู้เข้าใจและปฏิบัติอย่างไร ก็โอวาท ซ่ึงอาจจะเป็นครั้งคราว
ตามเรื่องราวเหตุการณ์ที่ควรรู้เข้าใจและปฏิบัติให้ถูกให้ควร  

ต่อท้ายด้วย อนุสาสนี คือตามสอน บางทีก็คล้ายอย่าง
ที่ว่าจํ้าจ้ีจํ้าไช มีอะไรท่ีควรรู้เข้าใจให้แน่ชัดข้ึนอีก มีอะไรท่ีควร
จะทําจะแก้ไขจะปรับปรุงจะเพ่ิมเติม ก็แนะนําตามสอนไป  



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๙ 

หน้าท่ีหลักของอุปัชฌาย์อาจารย์ ก็คือ ๔ อย่างนี้  
ที่จริง ในการทํางานการศึกษานี้ มีการปกครองอยู่ในตัว

แล้ว ไม่ต้องมีการปกครองต่างหาก และเป็นการปกครองที่ดีจริง
ด้วย ไม่ต้องมีการใช้อํานาจ หรืออาณา/อาชญา ไม่เหมือนการ
ปกครองของชาวบ้านข้างนอก ที่ใช้อํานาจบังคับ อย่างบ้านเมือง
ที่มีการใช้อาญาลงทัณฑ์ แต่ถ้าเป็นแบบของพระธรรมวินัยนี้ การ
ปกครองก็อยู่ในตัวของการศึกษา อุปัชฌาย์หรืออาจารย์เอาใจใส่
ดูแล คอยแนะนําส่ังสอนบอกกล่าว 

ทางพระนี้ ใช้คําว่าอาณาบ้างก็มี แต่เป็นโวหารเชิง
เทียบเคียง โดยถือพระวินัยนี้เองเป็นอาณา ได้แก่พุทธบัญญัติ ซ่ึง
ถือว่าเป็นคําส่ังของพระพุทธเจ้า แต่พอพูดว่าอาชญา ทั้งที่เป็นคํา
เดียวกัน ก็เห็นชัดว่าไม่ใช่  

ว่ากันไป แม้แต่ในการปกครอง ถ้าจะให้ดี ก็ต้องมีการ
รู้จักพูดจาให้รู้เข้าใจให้คนใช้ปัญญาพัฒนาปัญญาของเขาท่ีจะ
มองเห็นทางปฏิบัติการทําการท่ีดีงามถูกต้องโดยสําเร็จอย่างดี 
อะไรควรทํา อะไรไม่ควรทํา คือให้เป็นเรื่องของการศึกษาไปด้วย  

จะเห็นว่า คําว่าปกครองรัฐ ปกครองแว่นแคว้น คําบาลี
เป็นกริยาว่า “ปสาสติ” เป็นคํานามว่า “ปสาสน” เป็นคํา
สันสกฤตว่า “ประศาสน” แปลกันว่า ปกครองบ้าง ว่าการบ้าง เช่นใน
คําว่า รัฐประศาสนศาสตร์ ผู้ประศาสน์การ ผู้ว่าการ ผู้ว่าราชการ 
และในภาษาบาลี ท่านก็ไขความว่า “ปสาสตีติ อนุสาสติ” 
ประศาสน์ ก็คือ อนุสาสน์ เป็นอันว่า ในการศึกษา ความมุ่ง
หมายของการปกครองก็สําเร็จไปด้วย 



๑๐ การปกครอง ตองรองรับการศึกษา 

นอกจากน้ัน ท่านให้ครูอาจารย์มีคุณสมบัติ ๗ ประการ
ของกัลยาณมิตร โดยมีพระพุทธเจ้าเป็นต้นแบบ คือ  

๑. ปิโย  น่ารัก ชวนใจให้อยากเข้าไปหา ไปปรึกษา 
๒. ครุ  น่าเคารพ ให้รู้สึกอบอุ่นใจ  
๓. ภาวนีโย  น่าเจริญใจ น่าภูมิใจ ชวนใจให้อยากเอา

เป็นแบบอย่าง 
๔. วตฺตา จ  รู้จักพูด รู้จักชี้แจงแนะนํา เป็นท่ีปรึกษาท่ีด ี
๕. วจนกฺขโม  อดทนต่อถ้อยคํา รู้จักรับฟัง 
๖. คมฺภีรญฺจ กถํ กตฺตา    แถลงเรื่องลํ้าลึกได้  
๗. โน จฏฺฐาเน นิโยชเย   ไม่ชักจูงไปในทางเสียหาย หรือ 

   เรื่องเหลวไหลไม่สมควร 

เป็นอันว่า เมื่อปฏิบัติตามหลักธรรมวินัย ในการศึกษาก็มี
การปกครองอยู่ในน้ันเอง ซ่ึงมิใช่เป็นการปกครองโดยใช้ทัณฑะ
ใช้อาชญา 

ที น้ี  มิ ใช่แค่ น้ัน ท่ี พูดมาว่ าอุปัชฌาย์อาจารย์ทํางาน
การศึกษา สอนพระเณรด้วยอุเทศ ปริปุจฉา โอวาท และอนุสาสนี
นั้น ท่านยอมให้เรียกว่าเป็นการศึกษา โดยผ่อนให้ แต่ถ้าถือ
เคร่งครัด ทั้งหมดน้ันเป็นการเล่าเรียน ซ่ึงเรียกว่า ปริยัติ คือเป็น
การเรียนรู้ได้ข้อมูล รู้หลักการ รู้วิธีการ รู้แผนท่ี เป็นชั้นเตรียมท่ี
จะเข้าสู่การศึกษา (สิกขา) ซ่ึงเป็นการปฏิบัติ ลงมือทํา ฝึกตนให้
ทําให้เป็นอย่างน้ันๆ ได้จริง หรือออกเดินทางก้าวไปจริงๆ   



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๑๑ 

น่ีคือ สิกขา/ศึกษา เป็นการปฏิบัติ ต่อจากปริยัติ โดยอาศัย
ปริยัตินั้นบอกหลักบอกวิธีบอกทางบอกให้รู้เรื่องที่จะทํา-ไม่ทํา  

การศึกษามิใช่แค่เรียนรู้ทฤษฎี อย่างที่คนจํานวนมากใน
ปัจจุบันเข้าใจกันอย่างคลุมเครือ แต่เป็นปฏิบัติการในการพัฒนา
มนุษย์ การศึกษาน้ัน คือไตรสิกขา ได้แก่ อธิศีล (พัฒนา
พฤติกรรมกายวาจาและอาชีวะที่เกื้อหนุนชีวิตแห่งการอยู่ร่วม
ชุมชน-สังคม-โลก ให้เอ้ือต่อการพัฒนาจิตใจ) อธิจิต (พัฒนาจิตใจ
ให้เอ้ือต่อการพัฒนาปัญญา) และ อธิปัญญา (พัฒนาปัญญา 
ยิ่งข้ึนไปให้รู้แจ้งสัจจะ) ดังที่ว่าแล้ว คือมิใช่แค่ปริยัติ 

ดูอย่างในระบบการศึกษาของพระเณรเมืองไทยน้ี พระ
เณรเรียนพระปริยัติธรรม ทั้งนักธรรม และบาลี ถ้าเก่งมาก อาจ
จบในราว ๑๑ – ๑๒ ปี แต่ไม่ว่าจะจบเร็วแค่ไหน ก็ต้องศึกษาใน
ไตรสิกขาต่อไปจนตลอดชีวิต จึงจะเป็นผู้มีการศึกษา จะจบ
การศึกษา ก็ต่อเม่ือเป็นพระอรหันต์ และถ้าพระเณรศึกษาใน
ไต ร สิ กข า น้ั น ไปทั่ ว  ก็ แน่ น อนว่ า จ ะ ไ ม่ เ กิ ด มี คํ า พู ด ว่ า
พระพุทธศาสนาเส่ือม ไม่มีปัญหาพระประพฤติเลวร้ายทําลาย
พระศาสนาและทําให้เส่ือมเสียศรัทธาของประชาชน  

ชูการปกครองข้ึนมาเด่นข้ึนหน้า  
ไม่รู้ตัวว่าได้บดบังชีวิตแห่งการศึกษาให้เลือนรางไป 

พระพุทธเจ้าตรัสแสดงหลักการที่ถือได้ว่าเป็นหน้าที่ของ
พระที่จะให้ธรรม แสดงธรรม แก่ชาวบ้าน คือส่ังสอน เรียกอย่าง
สมัยนี้ว่าให้การศึกษาแก่ประชาชน เช่นแห่งหน่ึง (ขุ.อิติ.๒๕/๒๘๗/

๓๑๔) ตรัสไว้ แปลเอาใจความ ข้ึนต้นว่า:  



๑๒ การปกครอง ตองรองรับการศึกษา 

ภิกษุทั้งหลาย เหลาชาวบานเปนผูมีอุปการะ
มากแกเธอท้ังหลาย บํารุงเธอทั้งหลายดวยจีวร 
บิณฑบาต เสนาสนะ และเภสัช แมเธอทั้งหลายก็
จงเปนผูมีอุปการะมากแกเหลาชาวบาน จงแสดง
ธรรม…แกชาวบานเหลานั้น, คฤหัสถและบรรพชิต 
อาศัยซ่ึงกันและกัน (ดวยอามิสทาน และธรรม
ทาน) อยูครองชีวิตประเสริฐนี ้
พระเณรอยู่วัดก็มีหน้าที่ตามพุทธพจน์ (วินย.๗/๒๐๓/๘๘) ที่

มีความตอนสําคัญว่า  
“...บัณฑิตชน เล็งเห็นประโยชนแกตน พึง

สรางวัด/กุฎีอันรมณีย ใหเหลาภิกษุผูพหูสูต ไดอยู
อาศัย, ดวยใจเลื่อมใสในภิกษุเหลานั้นผูปฏิบัติตรง 
พึงจัดถวายขาว น้ํา ผา และเสนาสนะ อันเหมาะสม
แกพวกเธอ พระผูพหูสูตเหลานั้นก็แสดงธรรมอัน
เปนเครื่องปดเปาสรรพทุกข แกเขา...” 
ตามหลักการท่ัวไป พระจะได้จะมี ปัจจัย  ๔ ก็ เมื่อ

ชาวบ้านมีศรัทธาเล่ือมใสแล้วเขาถวาย การที่พระจะขอ หรือ
แม้แต่จะรับนั้น เป็นไปได้ยาก โดยท่ัวไป มีพุทธบัญญัติห้าม จะ
ยอมให้โดยปกติก็ด้วยเป็นกรณียกเว้น เช่น ภิกษุเดินทางไกล ถูก
คนร้ายแย่งชิงเอาจีวรไป เหลือตัวเปล่า ทรงอนุญาตให้ขอจีวรได้ 
แต่ถ้าเขาจะถวายให้มาก ท่านให้รับได้ผืนเดียว ดังนี้เป็นต้น  

ยกตัวอย่างข้อบัญญัติห้ามพระขอข้าวของเครื่องใช้จาก
ชาวบ้าน เช่นว่า (วินย.๑/๕๐๒/๓๓๗)  



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๑๓ 

“.. .ภิกษุทั้งหลาย โภคทรัพยของชาวบาน
ทั้งหลายนั้น เขาเก็บหารวบรวมมาไดยากลําบาก 
แมไดมาแลว ก็ยากที่จะดูแลรักษา ภิกษุโมฆบุรุษ
ทั้งหลาย เมื่อโภคทรัพยเขาเก็บหารวบรวมมาได
ลําบาก...ยากที่จะดูแลรักษาอยางนี้ ก็ยังไปขอเขาวา 
ทานจง...ใหมีด ใหขวาน...ใหจอบ...ใหสิ่ว... ...การ
กระทําของพวกเธอนั่นไมเปนไปเพ่ือความเลื่อมใส
ของเหลาชนที่ยังไมเลื่อมใส หรือเพ่ือความเลื่อมใส
ย่ิงข้ึนไปของเหลาชนที่เลื่อมใสแลว...” 
ในประเทศไทยน้ี มั่นใจได้ว่า การท่ีพระกับชาวบ้าน

ปฏิบัติต่อกัน หรือทําหน้าที่ต่อกันอย่างที่ว่ามาน้ี ได้เป็นมาอย่าง
จริงจังยาวนานจนวัดได้เป็นศูนย์กลางการศึกษาของชุมชน ของ
ตําบลหรือหมู่บ้าน เฉพาะอย่างยิ่งได้เกิดเป็นประเพณีบวชเรียน 
ที่ได้พูดถึงข้างต้น  

ในอดีตนานไกลที่ยืดยาวมานั้น การถึงกันของวัดกับบ้าน 
ที่คนไปวัดฟังธรรม เรียนวิชาบางอย่าง สอบถามปัญหาปรึกษา
พระท่ีวัด ต้องได้เป็นเรื่องที่ชาวบ้านหรือคนทั้งหลายฝักใฝ่และ
คุ้นชินอย่างมาก จนถึงข้ันให้พวกคนหนุ่มทั้งหลายไปเล่าเรียนท่ี
วัดโดยบวชอยู่กับพระอุปัชฌาย์อาจารย์ จนเวลายาวนานผ่านไป
กลายเป็นประเพณีบวชเรียน ที่ชายไทยทุกคนเม่ือมีอายุครบ ๒๐ 
ปี จะไปบวชเรียนอยู่วัดอย่างน้อยพรรษาหน่ึง คือ ๓-๔ เดือน จน
ได้รับกฐินแล้ว ถ้าไม่อยู่ต่อไป ก็ลาสิกขา คือสึกออกมา เป็นฑิต 
เป็นผู้รู้ เป็นผู้ใหญ่ อย่างที่ว่าแล้วข้างต้น 



๑๔ การปกครอง ตองรองรับการศึกษา 

ประเพณีบวชเรียนโดย “บวชพระ” นี้ใหญ่สําคัญแค่ไหน 
มองเห็นง่ายๆ ที่ว่าเป็นการปฏิบัติในทุกถ่ินทุกที่ทั่วประเทศ นับ
แต่องค์พระมหากษัตริย์ลงมา ชายไทยนับว่าทุกคนถือตาม
ประเพณีนี้ 

สภาพท่ีวัดเป็นศูนย์กลางการศึกษาของชุมชน โดยเฉพาะ
ประเพณีบวชเรียนน้ัน ชัดเจนเด่นสืบมาจนถึงส้ินศตวรรษที่แล้ว 
จากนั้นก็เลือนรางลงไปๆ ได้บอกข้างต้นแล้ว การศึกษาเป็นเน้ือ
ตัวของพระพุทธศาสนา เม่ือการศึกษาเส่ือมหรือเลือนรางลงไป 
สถาบันพุทธศาสนาหรือวัดทั้งหลายก็มีสภาพท่ีเหมือนจะไส้กลวง 

สภาพที่เรียกได้ว่าเส่ือมอย่างสําคัญนี้ เห็นได้ชัดต้ังแต่ราว
ครึ่งศตวรรษมาแล้ว คนมีชีวิตอย่างสมัยใหม่ น้อยคนจะบวชอยู่จํา
พรรษา ๓ เดือนได้ บวชกันส้ันๆ ๗ วัน ๑๕ วัน จนกระทั่งคณะสงฆ์
บอกแจ้ง หรือออกประกาศให้บวชอยู่อย่างน้อย ๑ เดือน หรือลดลง
มา ๑๕ วัน แต่ก็ต้านกระแสไม่ได้ เวลาน้ัน ในกรุงเทพฯ ที่วัด
ใหญ่ๆ บางแห่ง เป็นพระอารามหลวง บางที ในพรรษา ไม่มีพระ
ใหม่หรือพระนวกะอยู่เลย ส่วนในชนบท การบวชเรียนกลายเป็น
หาได้ยาก พระใหม่บวชเข้ามาแล้ว ไม่มีพระเก่าที่จะเป็นครู
อาจารย์สอนให้ได้ ได้แค่เอาหนังสือสวดมนต์มากางดูสวดกันไป
วันๆ หรือบางแห่งได้แค่ช่วยสมภารหรือพระเก่าก่อสร้าง
ซ่อมแซมเสนาสนะ เช่นปีนข้ึนไปช่วยมุงหลังคา  

ทั้งที่ได้รู้เห็นสภาพความเส่ือมที่ว่านั้นกันมานานแล้ว 
จนถึงเวลาน้ี ก็พูดไม่ได้ว่ามีการแก้ไขฟ้ืนฟู มีแต่ยิ่งเส่ือมลงไปๆ  



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๑๕ 

ในชนบทไม่ห่างไกล แค่วัดในตัวอําเภอ แม้กระทั่งท่านท่ี
เป็นผู้ใหญ่ๆ ในถ่ิน ไม่รู้จักคําว่าบวชเรียน บอกว่าไม่เคยได้ยิน
ประเพณีบวชเรียน รู้แต่คําว่าบวช และเด๋ียวน้ี บวชกัน ๓ วัน ๗ 
วัน บวชเข้าไปอยู่ในวัดแล้ว ไม่เห็นได้อะไร จนมีผู้ที่บวชออก
มาแล้ว บอกว่า ไม่รู้ว่าบวชไปทําไม นี่คือเส่ือมถึงข้ันที่คนท่ีบวช
บอกว่า บวชแล้วไม่เห็นมีคุณค่าอะไร เหมือนเป็นโมฆะน่ันเอง 
ควรต่ืนตระหนักกันว่า นี่คือใกล้อวสานแล้ว 

บอกแล้วว่า ตามประเพณีนั้น บวชก็เพ่ือเรียน การบวช
คือการเรียน การศึกษา คือสิกขา เป็นเน้ือตัวของการบวช  

การบวชแล้วได้เรียน นอกจากเป็นประโยชน์ที่มุ่งหมายของ
ตัวผู้บวชเองแล้ว ก็จะเป็นสภาพเง่ือนไขที่เร่งเร้าพระเก่า ต้ังแต่
พระอุปัชฌาย์พระอาจารย์ ให้ไม่ประมาทในการศึกษาของตนไป
ด้วย อย่างน้อยต้องพร้อมตลอดเวลาที่จะอํานวยการศึกษาแก่
พระใหม่ต่อไปเรื่อยๆ อีกทั้งขยายโอกาสให้พระได้พบปะแสดง
ธรรมแก่โยมพ่อแม่พ่ีน้องของพระใหม่และบรรดาชาวบ้านขยาย
ออกไป แถมบางถ่ินมีประเพณีให้พระใหม่เล่าเรียนแล้ว ไปเทศน์
ที่บ้านโยมพ่อแม่อย่างน้อยครั้งหนึ่ง 

เมื่อทางการบ้านเมืองปรารถนาดีจะจัดต้ังวางระบบการ
ปกครองให้คณะสงฆ์ปกครองกันเองโดยประสานกับราชการ 
ระบบน้ันจะดีได้ ก็ต้องขวนขวายให้ฝ่ายบ้านเมืองน้ันรู้เข้าใจ
หลักการของพระพุทธศาสนา มองเห็นระบบชีวิตและสมณกิจ
ของวัด อย่างที่บอกแล้วว่าบวชเรียน บวชเพ่ือเรียน การบวชคือ
การศึกษา  



๑๖ การปกครอง ตองรองรับการศึกษา 

ชีวิตพระเณร (รวมทั้งชาวบานท่ีศึกษาจริงดวย) นั้น เรียกว่า
พรหมจรรย์ (พฺรหฺมจริย) แปลให้ง่ายว่าชีวิตประเสริฐ แม้แต่จะ
ฉันอาหาร ก็ให้มีสติพิจารณาตระหนักไว้ว่าฉันอาหารน้ันเพ่ือเกื้อ  
หนุนพรหมจรรย์ ซ่ึงก็คือเพ่ือเกื้อหนุนชีวิตแห่งการศึกษา ดังจะ
ขอย้ําคําสําทับหลักการอีกครั้งหน่ึงจากอีกคัมภีร์หนึ่งว่า (สงฺคณี.อ.
๔๖๐) “พฺรหฺมจริย นาม ติสฺโส สิกฺขา สกล สาสนํ” = ชื่อว่าชีวิต
ประเสริฐ คือการศึกษา ๓ หลัก (ไตรสิกขา) เป็นพระศาสนาหมด
ทั้งส้ิน นี่คือบอกว่า การศึกษาของพระเณรน้ัน ไม่ใช่การเล่าเรียน
เพ่ือรู้วิชาหาเล้ียงชีวิต ไม่ใช่การศึกษาเพ่ือชีวิต ไม่ใช่แค่การศึกษา
ตลอดชีวิต แต่การศึกษาคือชีวิต ชีวิตเป็นการศึกษาเลยทีเดียว 

ดังว่าแล้ว ถ้าจะพูดถึงการปกครอง ก็บอกได้ว่า ใน
การศึกษาน่ันแหละ มีการปกครองเสร็จในตัวอยู่แล้ว ก็จัด
การศึกษาให้ดีก็แล้วกัน แต่ถ้ายังจะเอาการปกครองซ้อนเข้ามา ก็
ต้องจัดระบบการ กลไก และระเบียบวิธีปฏิบัติให้เป็นการปกครอง
ที่เกื้อหนุนส่งเสริมการศึกษา รับใช้การศึกษา หรือจะให้งาม การ
ปกครองก็เป็นเครื่องมือของการศึกษา ถ้าปกครองโดยไม่มี
การศึกษา ก็คือเป็นโมฆะนั่นเอง 

ในทางปฏิบัติ ที่เป็นกันอยู่ ก็มีพระเจ้าคณะผู้ปกครอง
หลายท่าน ทํางานปกครองของท่าน พร้อมกับจัดการส่งเสริม
การศึกษาอย่างเอาจริงเอาจัง แต่นั่นก็คือสําเร็จด้วยคุณความดี
พิเศษส่วนตัวของท่านเอง 

ย้อนหลังไปค่อนศตวรรษ ในชนบท ชาวบ้านเรียกเจ้าอาวาสท่ี
ไม่มีตําแหน่งอย่างอื่นว่า “อาจารย์” เช่นว่า อาจารย์นอบ อาจารย์
สว่าง ฯลฯ เท่ากับเป็นครูอาจารย์ส่ังสอนคนทั้งถ่ิน ทั้งตําบล  



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๑๗ 

ต่อมา การศึกษาเลือนรางลงไป ประเพณีบวชเรียนเหลือ
แค่ประเพณีการบวช งานบวชนาคเน้นไปที่การแสดงหน้าตา จัด
งานใหญ่โต หมดเงินเป็นแสน บวชแค่ ๗ วัน – ๑๕ วัน ก็สึก 
ไม่ได้เรียนได้รู้อะไรเลย (เวลาน้ี ชาวถ่ินบอกว่า บวชแค่ ๓ วัน ๗ 
วัน) พระที่จะเป็นครูสอน ไม่มี สมภาร คือเจ้าอาวาส หันไปเอาดี
ด้านการก่อสร้าง บางทีถึงข้ันคล้ายจะแข่งหรืออวดกัน สร้าง
โบสถ์ใหญ่ๆ สร้างพระพุทธรูปใหญ่ๆ สร้างเมรุงามๆ   

ความสัมพันธ์กับชาวบ้านที่มีมาเพ่ือการศึกษาพัฒนา
มนุษย์ เลือนรางจางไปแทบจะส้ินหาย แต่ขยายออกไปทางด้าน
พิธีกรรม ชอบจัดงานพิธีที่ใหญ่โตโอฬารตระการตา การสอน
ธรรมแสดงธรรมเป็นเพียงเรื่องของงานพิธี แล้วก็เอาใจชาวบ้าน
สนองความต้องการของเขาด้วยการสร้างเครื่องรางของขลัง ที่
เกิดมีคํ า เรียกใหม่ ข้ึนมาว่ าวัต ถุมงคล  (คํานี้ ยั ง ไ ม่ เ ข้า ใน 
พจนานุกรมไทย ฉบับราชบัณฑิตยสถาน) มีงานพิธีปลุกเสก
ใหญ่โต เทพเจ้าของพราหมณ์ของฮินดูก็เข้ามาเด่นยิ่งใหญ่ แทบ
จะไม่รู้ว่าอะไรเป็นพุทธ อะไรเป็นพราหมณ์ สําคัญอยู่ที่ให้ได้เงิน
ทองเป็นลาภใหญ่ 

คําว่าอุปัชฌาย์ อาจารย์ ที่เป็นหลักเป็นแกนของงาน
การศึกษา จางคลายไม่ค่อยปรากฏความสําคัญ เหมือนเป็นฐานะ
ที่แฝงหรือซ่อนอยู่ในตัวของท่านเจ้าคณะผู้ใหญ่ที่มีตําแหน่ง
ปกครองต่างๆ เป็นอุปัชฌาย์ได้รับนิมนต์มาบวชพระท่ีนั่นที่นี่ 
บวชเสร็จจบพิธีก็กลับไป เรื่องอุเทศ ปริปุจฉา โอวาท อนุสาสนี 
ยากท่ีจะมีโอกาส แม้แต่รู้จัก ก็ดูเหมือนจะไม่คอ่ยมี 



๑๘ การปกครอง ตองรองรับการศึกษา 

ทีน้ี เมื่อการศึกษาเล่าเรียนจางลงหรือหายไป ความสัมพันธ์
ในฐานะผู้ใหญ่ในตําแหน่งปกครองต่างๆ กับผู้ใต้ปกครองหรือใต้
บังคับบัญชา ก็เด่นมากข้ึน การปกครองกลายเป็นเรื่องของความ
ใหญ่โตเหมือนจะเป็นเจ้าเป็นนาย พระเล็กๆ ก็เหมือนจะข้ึนกับ
พระผู้ใหญ่ ต้องเอาใจใส่ผู้ปกครอง พระเจ้าคณะผู้ปกครองชักจะ
ปรากฏตัวในความเป็นใหญ่เป็นโต ชักคล้ายจะเป็นเจ้านาย ปกครอง
กันไปๆ มีแต่ภาพของความใหญ่โต แต่เน้ือหาสาระไม่รู้ว่าอยู่ท่ีไหน 
ท่ีว่าน้ี ขอให้ช่วยกันดู เผ่ือว่าไม่เป็นดังว่าน้ี ก็จะค่อยน่าเบาใจ  

อีกอย่างหนึ่ง ตามปกติ เรื่องที่พระจะปกครองกัน ก็ไม่มี
อะไรมาก และพระก็ต้องปกครองตัวเองให้ได้ด้วยการรักษาวินัย 
ไม่เหมือนชาวบ้าน ที่มีเรื่องราวต่างๆ ที่จะควบคุมดูแลมากหน่อย  

สําหรับพระ ได้บอกแล้วว่าเรื่องพิธีกรรมและงานพิธีได้
กลายเป็นเรื่องสําคัญเด่นข้ึนมา แพร่หลาย และใหญ่โตหรือมี
บ่อยข้ึน แล้วก็พันกันไปกับเรื่องลาภ ตอนนี้ งานปกครองก็มา
เน้นที่การจัดระเบียบ และความเคร่งครัดในความเป็นงานเป็น
การที่สําคัญ และเรื่องพิธีที่พ่วงไปกับเรื่องเงินทอง  

เรื่องเงินทองนี้ ก็มีเรื่องเงินถวายพระ เงินถวายวัด เป็น
ข้อที่คิดพิจารณากันมาก  

ที่จริง มีหลักปฏิบัติตามพระธรรมวินัยอยู่แล้ว ถือตามที่
พระพุทธเจ้าตรัสไว้เอง คือ ในข้ันที่เป็นเงินทอง ต้ังแต่ได้รับ ถือ
เงินไว้ (เก็บรักษา) จนถึงจ่ายเงินนั้น เป็นงานของไวยาวัจกร 
(คฤหัสถ์ผู้ช่วยเหลือรับใช้หรือทํากิจธุระให้แก่ภิกษุหรือภิกษุณี, บาง
ทีเรียกว่ากัปปิยการก คือเป็นผู้จัดทําของท่ีควรแก่ภิกษุบริโภค)  



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๑๙ 

ภิกษุเรียกร้องเอาของฉันของใช้จากไวยาวัจกร ผู้จะ
จ่ายเงินที่ทายกถวายนั้น จัดหาของนั้นมาถวาย ตามพุทธานุญาต
ที่ว่า “ภิกษุทั้งหลาย มีผู้คนท่ีศรัทธาเล่ือมใส นําเงินทองมามอบ
ไว้ในมือของกัปปิยการก ส่ังว่า ด้วยเงินทองน้ี ท่านจงถวายส่ิงที่
เป็นกัปปิยะแก่พระผู้เป็นเจ้า ภิกษุทั้งหลาย เราอนุญาตให้ยินดี
ของอันเป็นกัปปิยะ จากเงินทองนั้นได้” (วินย.๕/๘๕/๑๒๑)  

พุทธานุญาตน้ีเป็นหลักในการทําหน้าที่ของไวยาวัจกร 
คือจากหลักนี้ ก็ไปขยายวางวิธีปฏิบัติเป็นข้ันตอนต่อไป 

ชีวิตพระคือชีวิตแห่งการศึกษา  
ถ้าจะมีการปกครอง ก็ต้องมารองรับงานการศึกษา 

ได้พูดมาให้เห็นว่า การแก้ปัญหาพระสงฆ์ระดับสถาบัน
นั้น ไม่ใช่ไปทําให้พระเป็นนักปกครองที่เก่ง หรือปรับปรุงการ
ปกครองของคณะสงฆ์ให้เข้มข้ึน หรือทําให้การปกครองคณะสงฆ์
คล้ายหรือกลายเป็นระบบราชการเข้าไปเรื่อยๆ มากข้ึนๆ แต่ต้อง
ให้พระฟ้ืนชีวิตและงานของตัวพระเองข้ึนมาให้ได้ คือการศึกษา  

อย่างน้อย ให้นึกถึงการจัดการศึกษาข้ันมูลฐานแก่เด็ก
ชาวบ้าน ในรัชกาลที่ ๕ ที่มีประวัติว่า ในฝ่ายพระ สมเด็จพระมหา
สมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ทรงดําเนินการศึกษา ให้พระ
เป็นครูสอนเด็กในวัด และทางบ้านเมือง สมเด็จฯ กรมพระยา
ดํารงราชานุภาพ กระทรวงมหาดไทย ซ่ึงเป็นราชการฝ่าย
ปกครอง มิใช่ทํางานปกครองกับวัด แต่เข้ามาเป็นฝ่ายอุดหนุน 
หรืออุปถัมภ์ (อาจเทียบคล้ายว่ากระทรวงมหาดไทย คือฝ่าย
ปกครองบ้านเมือง ไปเป็นไวยาวัจกรช่วยพระ)  



๒๐ การปกครอง ตองรองรับการศึกษา 

ส่วนในปัจจุบันบัดนี้ ก็ควรหนุนให้พระผู้ใหญ่ ท่านเจ้า
คณะผู้ปกครองทั้งหลาย ไปดูแลการเล่าเรียนศึกษาของพระเณร
บ้านนอก ไปหนุนไปฟื้นการบวชเรียนของชาวบ้านข้ึนมาให้ได้  
คําถาม: ขอถามเพิ่มเติมที่หลวงพอบอกวา ระบบราชการที่
กําลังนําเขาไปในหมูสงฆนั้น มันจะคานกับพระธรรมวินัย
ตรงไหนบางครับ? 
ตอบ: คือมันกลายเป็นว่า หนึ่ง ทําให้พระผู้ปกครองลืมตัว จะไป
บังคับบัญชา จะไปส่ังการอะไรต่างๆ ไม่รู้จักว่าเน้ือตัวของพระ
ศาสนาอยู่ที่การเจริญไตรสิกขา ที่จะต้องฝึกหัดพัฒนากาย-วาจา-
อาชีวะ จิตใจ และปัญญา อย่างท่ีว่าแล้ว และมันไม่ใช่แค่ปริยัติ
ด้วย เพราะปริยัตินี่เป็นแค่บุพภาค การปฏิบัติอยู่ที่ไตรสิกขา ก็
คืออธิศีล อธิจิต อธิปัญญา หมายความว่าจะต้องเอาใจใส่ในการ
ฝึก ในการเจริญไตรสิกขา  

การเรียนปริยัติในห้องเรียน เป็นเพียงให้รู้ข้อมูล รู้ว่า
พระพุทธเจ้าสอนไว้ว่าจะต้องปฏิบัติอย่างน้ีๆ แล้วก็รู้แผนท่ี ว่า
เราจะไปที่ไหนทางไหน เราจะปฏิบัติอะไร อย่างไร หรืออย่าง
วินัย ก็รู้สิกขาบท รู้ข้อมูลไว้ เรียกว่าเป็นสุตะ เป็นข้อที่ได้สดับไว้
แล้วจะได้เอาไปใช้ไปปฏิบัติ นี่คือปริยัติ ซ่ึงจะเป็นตัวบอกให้รู้ว่า
จะต้องปฏิบัติอะไร อย่างไร จะทําอะไร จะละจะเว้นไม่ทําอะไร 

ทีนี้ การปกครองในวัดในสังฆะนี่ จะเอาอย่างการ
ปกครองที่เป็นระบบของราชการไม่ได้ คือ การปกครองในสังฆะ
นั้น ไม่ใช้อํานาจที่เรียกว่าอาชญา ไม่มีการลงทัณฑ์ ที่ว่าเอาเข้า
คุกโบยเฆ่ียนทําร้ายอะไรๆ  



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๒๑ 

(ในวินัยของพระ บางทีมี บ้างก็แค่ทัณฑกรรมนิดๆ 
หน่อยๆ เปล่ียนจากการทําร้าย มาเป็นการทํางานบางอย่างที่
เป็นประโยชน์ อาจจะมีการกักบริเวณบ้าง อะไรอย่างน้ี ซ่ึงไม่
เป็นการใช้อาญา หรืออาชญา อย่างบ้านเมือง) 

วินัยเป็นอาณาในตัวเอง ก็คือบังคับตัวเอง เพราะวินัยนี่
ตัวเองต้องปฏิบัติ ต้องบังคับควบคุมตัวเองได้ ถ้าทําได้จริง ก็คือ
ปกครองตัวเองได้ ฉะน้ัน ก็จึงว่า ในระบบของพระสงฆ์นั้น ถ้าจะ
ให้ถูกต้อง ก็คือ จะต้องทําการศึกษาให้ชัดเจนข้ึนมา แต่ตอนน้ี 
เอาการปกครองคล้ายอย่างบ้านเมืองเข้ามา กลายเป็นยิ่งทิ้ง
การศึกษาไปเลย บางทียิ่งเป็นผู้ปกครองใหญ่ข้ึนไป ยิ่งไม่เอา
การศึกษา ก็จะใช้อํานาจ จะปลดจะต้ังจะอะไรๆ อย่างนั้น   

นี่ ก็ ห ม า ย ค ว า ม ว่ า  พ ร ะ เ อ ง ไ ม่ เ อ า ร ะ บ บ ข อ ง
พระพุทธศาสนา แล้วก็ เรียนแค่ปริยั ติ เรียนแค่ ข้อมูล จบ
หลักสูตรแล้ว บอกว่าจบการศึกษา ที่จริงไม่ใช่ แค่จบปริยัติ ถ้า
ไม่ปฏิบัติ ก็ไม่เข้าไตรสิกขา  

แล้วเมื่อไปใช้ระบบของบ้านเมืองมาปกครองกัน ไปๆ 
มาๆ ก็จะกลายไปกลายมาจนกลายเป็นทํานองท่ีคล้ายเป็นเจ้า
ใหญ่นายโต ใช้อํานาจ แล้วยศอํานาจไม่พอ ก็เอาลาภอีก อย่าให้
เป็นอย่างของชาวบ้าน ที่ถึงกับกลายเป็นว่าลูกน้องต้องมาส่งส่วย 
ต้องมาเอาอกเอาใจเจ้านาย แทนที่ว่าเป็นพระผู้ใหญ่ จะไปดูแล
วัดเล็กๆ น้อยๆ ในชนบทห่างไกล ที่ไม่มีการศึกษาเล่าเรียน ไม่มี
ความรู้ และเงินทองก็ไม่มีใช้ ดีๆ ร้ายๆ จะกลายเป็นว่า พวกวัด
เล็กๆ น้อยๆ ต้องหาเงินมาให้วัดใหญ่ๆ อะไรอย่างน้ี แล้วมันจะ
ไม่เส่ือมอย่างไรล่ะ 



๒๒ การปกครอง ตองรองรับการศึกษา 

แต่สมมุติว่าเราไม่ทําอะไร ก็ปล่อยไปตามระบบปัจจุบัน 
ที่ว่าทางฝ่ายการเมืองก็จะมาคุมสํานักพุทธศาสนา แล้วสํานัก
พุทธศาสนาก็คุมพวกวัดวาอารามต่างๆ มันก็ไม่หลุดไปจากวงจร
นี้ได้ ไม่มีทาง ถ้าไม่เข้าใจหลัก จับไม่ถึงการศึกษา 

คําถาม: แลวในแงนี้ ทางดานบทบาท ถาเปนมหาเถรสมาคม 
ซึ่งก็เปนพระอยางเดียว พอจะทําอะไรไดไหมครับ? 

คําตอบ: มหาเถรสมาคมก็ต้องเข้าใจสิ  ว่าตัวจริงของพระศาสนา
คืออะไร ที่เขาเอาการปกครองมาใส่ให้เราน้ัน ที่จริงแท้ ระบบ
ของพระพุทธศาสนาเองมีมาอย่างไร มิใช่ว่า พอเขาต้ังแบบระบบ
ในแนวทางของเขาเข้ามา เราก็รับเอาแบบเขาเลย ควรต้ังหลักให้
ดี รู้ว่าของเรามีอยู่แล้ว ตัวจริงของเราอยู่มาอย่างไร แล้วจึง
ประสานกับระบบท่ีเขาให้มา ไม่ใช่ประสาน แต่จัดปรับระบบที่
เข้ามานั้นให้มาเป็นเครื่องรักษาของแท้เนื้อในของตัวไว้ให้มั่นคง 
ถ้าถือตามเขาเข้าทางของเขาไปหมด ต่อไปบ้านเมืองก็จะเข้ามา
ปกครองพระ ของตัวเองก็จะหดหาย แล้วก็จะหมดคุณค่าที่
เกื้อหนุนกันด้วย 

คําถาม: แลวจะมีทางแกไขยังไงบางเจาคะ? 
คําตอบ: ก็ต้องให้ท่านท่ีเป็นพระผู้ใหญ่เข้าใจหลักนี้ คือต้องไปกับ
ปัญญา ไม่ใช่อยู่กับอํานาจ เด๋ียวน้ีเน้นหรือชักจะเพลินไปกับ
อํานาจ คือ อํานาจนั้นไปด้วยกันกับการปกครอง เป็นของคู่กัน 
ปกครองกับอํานาจ แต่ธรรมวินัยนี้คู่มากับการศึกษา  



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๒๓ 

เรื่องการปกครองน้ัน พออํานาจมาแล้ว ก็ไปถึงเรื่องเงิน
ทอง ขยายออกไปเป็นอํานาจกับผลประโยชน์ สองอย่างน้ี ก็คือ 
อํานาจคือยศ ผลประโยชน์คือลาภ เป็นลาภกับยศ ๒ อย่าง 

เวลานี้ คณะสงฆ์ออกรูปมาปรากฏเป็นสภาพวัดและ
พระสงฆ์อย่างนี้ทั่วไปหมดแล้วหรือยัง เนื้อตัวพระพุทธศาสนา
ทําท่าจะไม่เหลือ ใครมองเห็นไตรสิกขาท่ีไหนบ้าง ถ้าเป็นอย่างน้ี 
ต่อไปบ้านเมืองก็ต้องยิ่งเข้ามากํากับ ยิ่งเข้ามาปกครอง เวลาน้ีก็
เหมือนกับมีการเรียกร้องว่าบ้านเมืองต้องเข้าไปจัดการ เพราะตัว
พระเองจะหมดสภาพแล้ว ต้องให้บ้านเมืองเข้ามาจัด 

ที่จริงไม่ต้องไปร้องบ้านเมือง อุบาสกอุบาสิกานี่แหละ ที่
เรียกว่าชาวพุทธท้ังหลายน่ีแหละต้องช่วยกันแก้ และต้องแก้ไป
ด้วยกัน ที่แน่ๆ ในพุทธบริษัทนี้ อุบาสกอุบาสิกาบริษัท กับภิกษุ
ภิกษุณีบริษัทนั้น อิงอาศัยสัมพันธ์กัน ในคราวท่ีฝ่ายหนึ่งอ่อนแอ
เสียหลักหรือเพล่ียงลํ้าไป อีกฝ่ายหนึ่งต้องตรึงยืนหลักรั้งดึงไว้ แต่
ต้องมีแก่นมีแกน ถ้าไม่เข้าใจหลักพระธรรมวินัย ไม่ยืนหลัก
ไตรสิกขา ก็จะเพ้ียนไปด้วยกัน แล้วก็ล้มไปด้วยกัน 

ว่ากันให้ถึงแก่นแท้ อุดมการณ์ของพระพุทธศาสนา
ต้องการให้ระบบชีวิตและกิจการของมนุษย์หมดทั้งโลก พัฒนา
เป็นระบบการศึกษา แม้แต่การปกครองน้ีที่จริงว่าโดยพ้ืนฐาน 
มันมีข้ึนเพ่ืออะไร ก็เพ่ือให้มนุษย์อยู่กันดีได้โดยไม่ต้องเบียดเบียน
กัน ถ้าไหวก็ให้เกื้อกูลหนุนกัน แล้วมันก็จะเป็นสภาพพื้นฐานอัน
เอ้ือ เป็นโอกาสให้มนุษย์ทุกคนแต่ละชีวิตที่เกิดมาทั้งที จะได้
ศึกษาพัฒนาตัวเองให้ดีงามข้ึนไปเป็นชีวิตที่ประเสริฐอุดม  



๒๔ การปกครอง ตองรองรับการศึกษา 

ที่จริง ท่ีแท้นั้น การปกครองบ้านเมืองเกิดมี ข้ึนเพ่ือ
ประโยชน์ที่ว่านั้น ใช่ไหม ลองดูแนวคิดพุทธว่าด้วยการเกิดมีการ
ปกครองก็ได้ (อัคคัญญสูตร, ที.ปา.๑๑/๖๑-๖๓/๑๐๐) 

แล้วอุดมการณ์เพ่ือโลกของมวลมนุษย์นั้น ก็ปรากฏใน
พุทธพจน์เมื่อเริ่มประกาศพระพุทธศาสนา ในการส่งพระสาวกผู้
เป็นเสรีชนที่แท้ออกจาริกแยกย้ายกันไปประกาศชีวิตประเสริฐ
เพ่ือประโยชน์สุขแห่งพหูชน เพ่ือเกื้อหนุนโลก (วินย.๔/๓๒/๓๙)  

ชีวิตประเสริฐนั้นก็อย่างท่ีบอกแล้ว ก็คือชีวิตแห่งการ
พัฒนาในไตรสิกขาท่ีว่าแล้วนั่นเอง การจัดการสังคมในแง่ด้าน
ต่างๆ รวมทั้งการปกครอง และเศรษฐกิจเศรษฐการน้ัน ก็คือเป็น
การสร้างสภาพเอ้ือให้บรรดามนุษย์แต่ละคนมีความพร้อมที่จะ
พัฒนาชีวิตในไตรสิกขาน้ัน ก็แค่นี้เอง  

แต่ตลอดประวัติศาสตร์ ระบบการปกครองได้วิปริต
ผิดเพ้ียนไป แทนท่ีจะเป็นการช่วยสร้างโอกาสแก่หมู่มนุษย์ บาง
ทีก็ตรงข้าม กลายเป็นการกดข่ีบีบคั้นบังคับปิดกั้นโอกาส หรือไม่
ก็กลายเป็นช่องทางหรือเป็นเคร่ืองมือของตัวผู้ปกครองนั้นเอง 
ในการหาผลประโยชน์ คือลาภ และสร้างความยิ่งใหญ่ คือยศ-
อํานาจ การปกครอง นอกจากร้าย ก็กลายเป็นเล่ือนลอย 
ผู้ปกครองไม่รู้เข้าใจความมุ่งหมายหรือประโยชน์ที่แท้จริงของ
การปกครอง ไม่เป็นการปกครองด้วยไมตรีและมีปัญญา ไม่ช่วย
ให้บรรดามนุษย์พัฒนาชีวิตของเขาข้ึนไป 



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๒๕ 

ระบบสังคมในโลก ได้มีการปกครองเป็นใหญ่ เป็นตัว
ขับเคล่ือน ให้มนุษย์แย่งชิงผลประโยชน์ และแข่งอํานาจชิงความ
เป็นใหญ่ ปราบปรามกันไปไม่รู้จบส้ิน แล้วบอกว่าเป็นความ
เจริญก้าวหน้าของอารยธรรม เกิดอารยธรรมที่ยิ่งใหญ่ แต่ตัว
มนุษย์ไม่ได้พัฒนาข้ึนไป ประเทศเล็กประเทศใหญ่ทั้งโลก ได้แค่
แย่งชิงอํานาจและแข่งกันหาผลประโยชน์ แล้วก็ครอบงํากัน จม
อยู่แค่นั้นเอง 

ในอริยธรรมท่ีจริงแท้นั้น หน้าที่หลัก หน้าที่แกนกลาง
ของมนูษย์ ก็คือต้องพัฒนาชีวิตของตน เริ่มต้ังแต่ให้คนอยู่กันดี นี่
คือพัฒนาศีล แล้วก็พัฒนาจิตใจและปัญญา ทําให้ตัวเองเป็นชีวิต
ที่มีคุณภาพข้ึนมา แค่เริ่มต้น คนก็เริ่มปกครองตัวเองได้ ซ่ึงทําให้
คนสัมพันธ์กันได้ดี เมื่อมีจิตมีปัญญาท่ีพัฒนาขึ้นไป ก็นําก็ดําเนิน
ชีวิตข้ึนไปข้างหน้าได้อย่างดี  

ถ้าเริ่มต้น แต่ละคนปกครองตัวเองไม่ได้ ก็ต้องวุ่นอยู่กับ
การปะทะกันแย่งกันขัดกันข่มกันอยู่อย่างน้ี ฉะนั้น เนื้อตัวที่เป็น
สาระ และเป็นความมุ่งหมายของการปกครอง ก็คือการศึกษา  

นี่คือ ในการศึกษา ก็มีการปกครองอยู่ด้วยนั่นเอง และ
เป็นการปกครองท่ีแท้จริงด้วย โดยมีอํานาจของจิตใจและปัญญา
ของตัวเองมาช้ีนํา ไม่ต้องมีใครมาบังคับหรือกํากับ เมื่อคน
ปกครองตัวให้อยู่กันได้ดีแล้ว ตัวเองของแต่ละคนก็มีโอกาส
พร้อมดีที่จะพัฒนาชีวิตข้ึนไป ในวิถีของการศึกษานั้น ให้เป็น
มนุษย์ผู้มีชีวิตท่ีสมบูรณ์ มิฉะน้ันก็ต่างคนต่างแย่งกันอยู่ ได้แค่
แย่งกัน ชิงกัน ขู่กัน ปราบกัน บังคับกัน ปกครองกัน อยู่กันแค่นี้  



๒๖ การปกครอง ตองรองรับการศึกษา 

คําถาม: การท่ีจะเปล่ียนระบบซึ่งเสื่อมมานานแลว จากระบบ
บริหารอํานาจ เปนระบบเพื่อการศึกษา จะเปนเรื่องใหญมาก
นะครับ คงทําไดยากครับ แตมีอะไรไหมครับ เหมือนจะเปน
กาวแรกที่บอกวาสามารถทําภายในหนึ่งปหรือสองป ที่เปน
กาวแรกไปสูความเปล่ียนแปลงอันนี้ไหมครับ? 
คําตอบ: การท่ีจะเปล่ียนแปลงจากการใช้อํานาจปกครอง ไปสู่
การศึกษาที่คนรู้จักปกครองตัวเองได้นั้น เวลานี้คงจะฝืนวิถี จึง
ยากจะเป็นไปได้ หมายความว่า ตามที่เป็นมา การศึกษาของเรา
ยิ่งเบนออกไป คือ การศึกษาที่จะเป็นการพัฒนามนุษย์นั้น ใน
เมืองไทยแต่เดิมมา ก็ยังมีหลักสูตรที่แสดงว่าเป็นสัมมาทิฏฐิ คือ 
การพัฒนาเน้ือตัวชีวิตของคน จึงจะเป็นการศึกษา คือในข้ันศีล 
เช่น การศึกษาเป็นการพัฒนาคนในการทําอาชีพ แต่แล้ววิถีก็ได้
เปล่ียนไป การศึกษากลายเป็นการเตรียมคนเพ่ือมารับใช้อาชีพ 
เพ่ือมาสนองอาชีพ ไม่ได้พัฒนาคุณภาพในตัวของคน แต่กลับเร้า
กลับดันคนให้โลภมาก แย่งชิงให้ได้มาก  

เรื่องอาชีพกลายเป็นการสนองเป้าหมายที่ว่าจะหาเงินให้
ได้มาก ใครจะหาได้มากกว่า จะได้จะเอาอย่างไรแค่ไหน ก็ให้การ
ปกครองมากันมากํากับเอา เข้าทางของการปกครองพ้ืนฐานแบบ
เก่าในการปกครองมนุษย์คนป่า ก็ได้แค่นั้น  

มนุษย์ที่ดี ต้องมีคุณภาพอะไรบ้าง? ท่านว่าไว้แล้ว มนุษย์
ที่พัฒนาดีแล้ว ต้องเป็นภาวิต ๔ คือ ภาวิตกาโย ภาวิตสีโล ภาวิต
จิตฺโต ภาวิตปญฺโญ และภาวิต ๔ นั้น ก็มาได้ด้วยไตรสิกขา คือ อธิ
สีลสิกขา อธิจิตตสิกขา อธิปัญญาสิกขา   



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๒๗ 

อาชีพก็อยู่ในศีล คืออยู่ในการศึกษาด้วย ทําอย่างไรจะให้
อาชีพอยู่ในศีล อย่างง่ายๆ ที่เป็นพ้ืนฐาน คนไม่ใช่แค่รู้วิธีทํามา
หากิน แต่ต้องพิจารณาว่าจะหากินอย่างไรด้วย ในข้ันพ้ืนฐานก็หา
กิน ด้วยความขยันหมั่นเพียร โดยสุจริต อย่างท่ีพระพุทธเจ้าตรัส
หลักกามโภคี ๑๐ ว่าประกอบอาชีพอะไร อย่างไร แล้วก็ดําเนิน
ชีวิตอย่างไร แสวงหาทําให้ทรัพย์เกิดข้ึนอย่างไร เบียดเบียน
เพ่ือนมนุษย์ไหม เกื้อกูลสังคมหรือไม่ ดูแลรักษาทรัพย์ได้ไหม 
เอาไปใช้จ่ายทําประโยชน์อะไร และมีท่าทีต่อทรัพย์นั้นอย่างไร 
คือต้องฝึกคนให้เขาปกครองตัวเองได้ครบทุกด้าน  

แต่เด๋ียวนี้ คนไม่เอาใจใส่ ไม่คํานึง ใช่ไหม เอาแต่จะหา
ทรัพย์ให้ได้มากที่สุดอย่างเดียว แล้วก็เอาไว้ข่มเหงหรือครอบงํา
คนอ่ืนด้วย ไม่มีหลักเลย จิตใจมีท่าทีต่อทรัพย์ให้ถูกต้อง ก็ไม่มี 
กลายเป็นว่าคนสร้างทรัพย์ข้ึนมาแล้ว ก็สยบต่อทรัพย์ การศึกษา
ไม่เป็นระบบจริง ไม่มีความชัดเจนว่ามนุษย์เกิดมาแล้วจะให้เขา
เป็นอย่างไร ชีวิตท่ีดีเป็นอย่างไร คนมีการศึกษามีคุณสมบัติอะไร 
การศึกษาไม่มีอะไรชัดเลย 

ที่เจริญกันอยู่ คือให้หากินเก่งๆ ดีละ.. เราได้มีอาชีพนี้
เป็นช่องทางที่จะทําเงินให้ได้มากท่ีสุด อะไรอย่างน้ี มันไม่ใช่มุ่ง
เพ่ือมีชีวิตท่ีดี อย่างอเมริกันในยุคนี้ กลายเป็นว่าภูมิใจท่ีเจริญข้ึน 
ได้เป็นบริโภคนิยม เป็นสังคมบริโภค มั่งคั่งพรั่งพร้อม มีทุกอย่าง 
เสพบริโภคกันให้เต็มที่ ให้โลกน้ีเป็นขยะไปเลย เป็นเรื่องของ 
pursuit of happiness วิ่งไล่หาความสุข ทําท่าจะเข้าถึงอุดมคติ 
แต่ก็ไม่มีความสุขจริงสักที ได้แต่วิ่งไล่กันอยู่นี่ เรียกว่าเป็นความ
สมใจที่ได้เป็นสังคมบริโภค เป็น consumer society  



๒๘ การปกครอง ตองรองรับการศึกษา 

แล้วก็ไม่ใช่แค่ไม่มีความสุขสมใจสมจริงเท่านั้น พอเป็น 
consumer society ก็เริ่มข้ีเกียจ เอาแต่จะบริโภคอย่างเดียว 
พวกคนอเมริกันรุ่นเก่าก็มาด่าคนอเมริกันรุ่นใหม่ว่า พวกนี้ข้ีเกียจ 
ไม่มี work ethic ลืมพ้ืนฐานของตัวที่เคยภูมิใจว่ามี work ethic 
อย่างดี แต่ตอนน้ีไม่เหลือ หันไปเกียจคร้าน เอาแต่กินแต่เสพ ทํา
ให้อเมริกาเส่ือมลงไป ไม่แค่นั้น ใจก็อ่อนแอ กระวนกระวาย 
เครียด เหงา หวาดระแวง ถึงกับจะเอาปืนมายิงคนได้ง่ายๆ  

เป็นอันว่า อารยธรรมท่ียิ่งใหญ่ ก็ไม่ไปไหนเลย ไม่สมจริง
ที่จะเรียกว่าเป็นอารยธรรม เป็นแค่ระบบความเจริญที่ทําให้มี
อํานาจยิ่งใหญ่ที่สุด แล้วก็ครอบครองผลประโยชน์ได้มากท่ีสุด 
เห็นกันอยู่กันแค่นี้ แล้วก็ต้องแย่งชิงอํานาจ แข่งกันว่าใครจะใหญ่
กว่ากัน ก็เป็นวิถีของอารยธรรมเช่นที่เรียกกัน ก็ต้องถามว่าอารย
ธรรมวัดด้วยอะไร อะไรวัดว่านี่เป็นอารยธรรม และเจริญอย่างไร
แค่ไหน ถึงจะเป็นอารยธรรม  

อารยธรรม ความเจริญที่แท้ ดูที่ไหน วัดด้วยอะไร  
ที่จริง ความเจริญก้าวหน้าทั้งหลายเป็นส่วนประกอบ ตัว

อารยธรรมต้องมาดูท่ีชีวิตของคน จะเป็นอารยธรรม คนก็ต้องเป็น
อารยะ แล้วคนอย่างไร คนมีคุณภาพอย่างไร จะเป็นอารยะ หรือ
เป็นอริยะ อารยะ กับอริยะ คือคําเดียวกัน อารยะเป็นคําสันสกฤต 
บาลีเป็นอริยะ ฝรั่งเรียกว่าอารยัน คําเดิมคืออันเดียวกัน 

ดูอย่างท่ีพระพุทธเจ้าทรงผ่านพบมาแล้ว มนุษย์พวกที่
เป็นชนเผ่าอารยะ (= อริยะ, อารยัน) ยกกันเข้ามาในชมพูทวีป 
รบรุกบุกเข้ามาชนะเข้าครอบครองอินเดีย  



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๒๙ 

คนเผ่าอารยะ-อริยะ (ฝรั่งเรียกตามไวยากรณ์ในภาษา
ของเขาว่า อารยัน) ผู้ชนะ ก็เรียกตัวว่าเป็นคนเจริญ แล้วก็มา
แบ่งคนในสังคมอินเดีย แยกว่าพวกตนเป็นอารยะ มีต้ังแต่เป็น
แพศย์ แล้วก็เป็นกษัตริย์ เป็นพราหมณ์ รวม ๓ วรรณะ แล้วก็
เหยียดคนพวกเจ้าถ่ินเดิม ว่าเป็นศูทร เป็นคนตํ่า เป็นอนารยะ  

แต่พระพุทธเจ้าไม่ยอมรับด้วย ตรัสว่า มิใช่ว่าไปเที่ยว
หิงสา คือฆ่าฟันเบียดเบียนคนอ่ืนแล้วจะเป็นอริยะหรืออารยะ 
แต่ต้องอหิงสา ไม่เบียดเบียน ไม่ข่มเหงใครๆ จึงจะเรียกได้ว่าเป็น
อรยิะ หรือเป็นอารยะ ทีนี้เทียบกัน พระพุทธเจ้าตรัสคาถาว่า 

น เตน อริโย โหติ  เยน ปาณานิ หึสติ 
อหึสา สพฺพปาณานํ     อริโยติ ปวุจฺจติ 

คนจะเป็นอริยะ/อารยะเพราะฆ่าฟันสังหารผู้คนทั้งหลาย 
ก็หาไม่ แต่เพราะอหิงสาไม่เบียดเบียนชีวิตทั้งหลาย จึงเรียกว่า
เป็นอริยะ/อารยะ  

แล้วอารยธรรม ก็คือคุณสมบัติ ความเป็นอยู่ ภาวะการ
ดําเนินชีวิตกิจกรณีย์ ของคนท่ีเป็นอริยะ เป็นอารยะนั้น   

คาถาน้ี บอกว่า ด้วยอหิงสา คนจึงจะเป็นอริยะ แล้วก็มา
พัฒนาระบบอริยะด้วยการศึกษา ที่เป็นไตรสิกขา นี่คือเปล่ียน
ใหม่เลย ไม่ใช่เกิดมาในวรรณะนั้นนี้แล้วจะเป็นอริยะ แต่คนท่ีเกิด
มาแล้ว มีการศึกษา จึงจะเป็นอริยะ เริ่มต้ังแต่โสดาบันข้ึนไป 
อย่างน้อยเป็นกัลยาณปุถุชน ตามพุทธพจน์ที่ว่า “สิกฺขตีติ เสโข” 
เพราะศึกษา จึงชื่อว่าเสขะ คือผู้ศึกษา หรือนักศึกษา พอเป็น
เสขะ ก็เป็นอริยะ เป็นอารยะ 



๓๐ การปกครอง ตองรองรับการศึกษา 

นี่คือ คนที่เป็นอริยะ คือคนท่ีศึกษา เรียกว่าเสขะ เป็นผู้
ศึกษาไปจนจบการศึกษา เมื่อจบการศึกษาแล้ว ก็เป็นอเสขะ 
แปลว่าไม่ต้องศึกษาอีก ทั้งเสขะ และอเสขะ นั้นแหละเป็นอริยะ  

ตามหลักพุทธธรรม คนจะต้องศึกษา การศึกษาคือชีวิตที่
ดีของมนุษย์ แล้วด้วยการศึกษานั้น มนุษย์ก็จะเป็นอริยะ เป็น
อารยะได้จริง อริยธรรม หรืออารยธรรมท่ีแท้จึงจะเกิดข้ึน แล้วที
นี้ในสังฆะ ในคณะสงฆ์เอง ถ้าไม่จับไม่ถือหลักนี้ไว้ ไปเท่ียวรับเอา
การปกครองของบ้านเมืองเข้ามา ตัวเองก็จะหมดเนื้อหมดตัว 

ก็จึงต้องขอให้จําไว้เป็นหลักแกนกลาง จะแก้ปัญหา
เสียหายวุ่นวายท่ีร้ายแรงได้ มีคําตอบส้ันๆ ง่ายๆ ว่า “ติสฺโส สิกฺขา 
สกลํ สาสนํ” แค่นี้นิดเดียวจบพระศาสนาทั้งหมดทั้งส้ิน พุทธ
ศาสนาท้ังหมดท้ังส้ินอยู่ที่นี่ 

คําถาม: แตความหมายของคําวาศึกษา ในความเขาใจของคน
ท่ัวๆ ไปเขาใจวา คือศึกษาเลาเรียน ซ่ึงในความเปนจริง มัน
คือเร่ืองของการฝกตน พัฒนาชีวิตของตัวเอง ใชไหมเจาคะ  

ตรงนี้ ถาถามวา ที่โรงเรียน เด็กชวยเหลือตัวเอง ดูแล
ตัวเองไดดีมาก กินขาวเอง แตงตัวเอง นั่นแหละการศึกษา 
คือทําหนาที่ของตัวเองไดดีมากๆ แตพอกลับไปบาน เรา
อยากจะใหเด็กดูแลตัวเองที่บาน แตเขาก็ทําไมได พอแมก็
ไมไดมีความเขาใจ ยกเวนเฉพาะที่พอแมจะยอมใหลูกทํา จะ
มีประมาณย่ีสิบเปอรเซ็นตที่พอแมยอมใหลูกทํา ใหลูกดูแล
คนอื่น ดูแลปูยาตายาย หรือชวยเหลืองานบาน แตสวนใหญ
แลวไมไดทํา ไมรูจักฝก ไมรูจักหัด ไมมีการฝกเลย ซึ่งผูใหญ



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๓๑ 

จําเปนที่จะตองเขาใจ และเห็นประโยชนเห็นคุณคา แตเขา
ไมไดเห็น เด็กกลับบาน เขาก็เห็นวาลูกเหนื่อย ตัวเขาเอง
ทํางาน ก็เหนื่อย เขาก็เลยไมไดคิดท่ีจะฝกลูก มันก็เลยเปน
อะไรที่ เดินไปกาวหนึ่งแลวก็ถอย เด็กกลับมา พออยูที่
โรงเรียน ก็ทําไดหมดทุกอยาง  
ตอบ: นี่แหละก็คือต้องให้เข้าใจเน้ือหาตัวจริงของการศึกษา 
การศึกษาเริ่มต้นท่ีศีล ศีลก็ปกครองตัวเองได้ คนไม่รู้จักปกครอง
ตัวเองแล้ว จะไปฝึกไปพัฒนาอะไรได้ แต่ถ้ามีศีลปกครองตัวเอง
ได้แล้ว ทีนี้ก็พัฒนาก้าวหน้าไปสิ เข้าไปพัฒนาจิตใจ ข้ึนไปพัฒนา
ปัญญา จนเป็นภาวิต ๔ กันเลย ถึงข้ันเป็นพระอรหันต์ ก็อยู่ที่
พัฒนาน้ีเอง จะได้เป็นภาวิตกาโย ภาวิตสีโล ภาวิตจิตโต         
ภาวิตปัญโญ ถ้าคนมีกาย – มีศีล – มีจิต - มีปัญญาที่พัฒนาแล้ว 
ก็จบ แล้วก็มาบรรจบกับรมณีย์   

คําถาม: อ้าว รมณีย์จบท่ีนี่ด้วยหรือ นี่คือที่พระพุทธเจ้าตรัสถึง
ส่ิงแวดล้อมใช่ไหมครับ? 

ตอบ: เริ่มต้น พระพุทธเจ้าก่อนตรัสรู้ เสด็จมาถึงมาพบถิ่นอุรุ
เวลา บนฝ่ังแม่น้ําเนรัญชรา ทรงพอพระทัยตรัสว่า “รมณีโย วต 
ภูมิภาโค” – ว่า ผืนแผ่นดินถ่ินนี้ รมณีย์จริงหนอ มีไพรสณฑ์ร่ม
รื่น น่าชื่นบาน ทั้งมีแม่น้ําไหลผ่าน น้ําใส เย็นชื่นใจ...เป็นถ่ินฐาน
อันเหมาะจริงหนอท่ีจะบําเพ็ญเพียร... 

หลังตรัสรู้แล้ว เสด็จจาริกไปที่โน่นที่นี่ ก็ตรัส ปรากฏอยู่
เรื่อย พระองค์ทรงชื่นชมรมณีย์  



๓๒ การปกครอง ตองรองรับการศึกษา 

บรรดาสภาพรมณีย์น้ัน รมณีย์ท่ียอดสุด ก็คือผู้ท่ีได้ศึกษา
แล้ว เป็นมนุษย์รมณีย์ (สํ.ส.๑๕/๙๒๑/๓๔๑) ซึ่งไปท่ีไหน ก็ทําให้ถ่ิน
แดนน้ันเป็นรมณีย์ไปด้วย ไปสร้างบรรยากาศท่ีสงบร่มเย็น
ปลอดภัยมีความสุข ไปแผ่ธรรมแผ่ปัญญาแผ่การศึกษาแก่คนอื่นๆ 

เรื่องที่เล่ามานี้ บอกหลักการว่า มนุษย์ ซ่ึงเป็นสัตว์ที่ต้อง
ศึกษานั้น พึงอยู่อาศัย ปฏิบัติกิจหน้าที่ ทําการทํางาน อยู่ในถ่ิน
แดนท่ีรมณีย์ ประเทศ ถ่ิน ดินแดน หมู่บ้าน ชุมชน สังคมใดๆ ไม่
ว่าจะเรียกกันว่าเจริญแค่ไหน ถ้าไม่รมณีย์ ก็ไม่น่าอยู่ ควรละเว้น 
หรือไม่ก็จะต้องช่วยกันจัดช่วยกันทําให้รมณีย์ ให้เป็นถ่ินที่ควร
อยู่ศึกษา  

ดังที่รู้กันถือกันมาแต่ไหนแต่ไรว่า วัดเป็นถ่ินรมณีย์ เช่น
ว่า พระเชตวัน (วัดที่พระพุทธเจ้าประทับ) นั้น รมณีย์ยิ่งนัก 
(“อติรมณียํ ตํ เชตวนํ...”) ญาติโยมนิมนต์พระให้อยู่จําพรรษาท่ี
วัดของตัว ก็พูดทํานองน้ีว่า “ขอพระคุณท่านจงอภิรมย์อัมพาฏก
วัน อันรมณีย์ ในถ่ินไพรสณฑ์นี้เถิด”  

พระบางรูปเท่ียวหาที่จําพรรษา ยังหาท่ีตกลงไม่ได้ จนถึง
วันเข้าพรรษา จําเป็นต้องยุติ พอเจอวัดแห่งหน่ึง จึงเข้าไปขอท่ี
อยู่ แต่เป็นธรรมดาว่า เม่ือถึงวันเข้าพรรษา วัดทั้งหลายก็ได้จัด
แจกเสนาสนะกุฏิวิหารกันเสร็จไปแล้ว ท่านว่า พระเจ้าการพึง
บอกแจ้งแก่พระรูปนั้นว่า “ท่านขอรับ เสนาสนะจัดกันเสร็จแล้ว 
สงฆ์เข้าพรรษาแล้ว วัดเป็นรมณีย์ บรรดาท่ีต่างๆ ท่านประสงค์
อยู่ที่ใด ก็จงอยู่ที่นั้นเถิด” (คําน้ีน่าจํา บอกที่มาไว้, วินย.อ.๓/๓๗๓) 



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๓๓ 

ถ้าพูดรวบรัดก็บอกว่า มนุษย์ซึ่งเป็นสัตว์ ท่ีต้องศึกษา
ท้ังหมด ควรอยู่ในโลกท่ีรมณีย์ เหมือนพระอยู่ในวัดท่ีรมณีย์ จึงควร
อนุรักษ์ผืนแผ่นดินให้รมณีย์ แล้วก็จะอยู่ในวิถีของอารยธรรมท่ีแท้ 

ถ่ินแดนรมณีย์ มีคุณสมบัติ ๔ คือ 
๑. มีน้ําอุดม พร้อมร่มพฤกษา (ฉายูทกสมบัติ) 
๒. พ้ืน ถ่ินงามตา  น่า ดูน่ า เ ดิน  สะอาด  ปราศขยะ 

ปลอดภัย ได้แดดได้ลม (ภูมิภาคสมบัติ)  
๓. ไม่มีคนร้าย ได้เสวนากัลยาณชน (บุคคลสมบัติ)  
๔. มีทางไปไม่ลําบาก ให้ถึงโดยสวัสดี (คมนาคมสมบัติ) 
ถ้าเป็นบ้านเมือง ก็เติมข้อ สุลภปัจจยตา (มีปัจจัยยังชีพ

พรั่งพร้อมหาได้ง่าย) สําหรับวัด อาจเติม วิเวกปติรูปตา (เป็นที่
เหมาะแก่วิเวก) ให้เป็นข้อเน้น 

เป็นอันว่ามาบรรจบกันแล้ว ถ้าไหว ก็ทําแผ่นดินนี้ ให้
เป็นโลกที่รมณีย์ แล้วก็จะเป็นถ่ินแดนท่ีเหมาะสําหรับมนุษย์ซ่ึง
เป็นสัตว์ที่ต้องศึกษา ซ่ึงพัฒนาข้ึนไปสูงสุดได้เป็นมนุษย์รมณีย์ 
และก็มาบรรจบกันกับหลักการศึกษาแห่งไตรสิกขา ที่มนุษย์จบ
การศึกษา ก็เป็นภาวิต ผู้ได้พัฒนาครบ ๔  

ขอบอกคําอธิบายของ “ภาวิต ๔” ไว้ คือ 
๑. ภาวิตกาย มีกายที่พัฒนาแล้ว (=มีกายภาวนา) คือ มี

ความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางกายภาพในทางท่ีเก้ือกูลและเกิดมี
ผลดี เริ่มแต่รู้จักใช้อินทรีย์ เช่น ตา หู ดู ฟัง เป็นต้น อย่างมีสติ ดู
เป็น ฟังเป็น ให้ได้ปัญญา ให้เกิดมีสภาพจิตท่ีดีงามเป็นกุศล ตั้งแต่
ได้ชื่นชมธรรมชาติส่ิงแวดล้อมท่ีรมณีย์ บริโภคปัจจัย ๔ และสิ่งของ
เครื่องใช้ ตลอดจนเทคโนโลยี อย่างฉลาด ได้ผลตรงเต็มตามคุณค่า 



๓๔ การปกครอง ตองรองรับการศึกษา 

๒. ภาวิตศีล มีศีลที่พัฒนาแล้ว (=มีศีลภาวนา) คือ มี
พฤติกรรมทางสังคมท่ีพัฒนาแล้ว ไม่ เ บียดเบียนก่อความ
เ ดือดร้อนเวรภัย  ต้ั งอยู่ ในวินัย  และมีอาชี วะที่ สุจริต  มี
ความสัมพันธ์ทางสังคม อยู่ในโลกอย่างเกื้อกูลสร้างสรรค์และ
ส่งเสริมสันติสุข 

๓. ภาวิตจิต มีจิตที่พัฒนาแล้ว (=มีจิตภาวนา) คือ มี
จิตใจที่ฝึกอบรมพัฒนาดีแล้ว พร้อมคุณธรรม เช่น มีเมตตา 
กรุณา เอ้ืออารี มีมุทิตา มีความเคารพ สุภาพอ่อนโยน ซ่ือสัตย์ 
กตัญญู พร้อมด้วยจิตใจที่เข้มแข็งม่ันคง มีความเพียรพยายาม 
กล้าหาญ อดทน รับผิดชอบ มีสติ มีสมาธิ เป็นต้น และสมบูรณ์
ด้วยสุขภาพจิต มีจิตใจที่ร่าเริง เบิกบาน สดช่ืน เอิบอ่ิม ผ่องใส 
สงบ เป็นสุข 

๔. ภาวิตปญญา มีปัญญาที่ พัฒนาแล้ว (=มีปัญญา
ภาวนา) คือรู้จักคิด รู้จักพิจารณา รู้จักวินิจฉัย รู้จักแก้ปัญหา 
และรู้จักจัดทําดําเนินการต่างๆ ด้วยปัญญาที่บริสุทธิ์ ซ่ึงมองดูรู้
เข้าใจเหตุปัจจัย มองเห็นส่ิงทั้งหลายตามเป็นจริง ตามที่มันเป็น 
ปราศจากอคติและแรงจูงใจแอบแฝง เป็นผู้ที่กิเลสครอบงําบัญชา
ไม่ได้ เป็นอยู่ด้วยปัญญารู้เท่าทันโลกและชีวิต เป็นอิสระ ไร้ทุกข์ 

เท่าที่มองผ่านๆ มา ต้ังแต่บ้านเมืองเอาการปกครองเข้า
มาช่วยวัด ก็มีแต่ในรัชกาลท่ี ๕ ที่การปกครองของมหาดไทย เข้า
ไปช่วยวัดให้มีกําลังจัดการศึกษาให้แก่ลูกหลานชาวบ้าน และ
การศึกษาของพระเณรด้วย จะเรียกว่าใช้การปกครองเป็น
เครื่องมือของการศึกษา ก็ได้  



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๓๕ 

ในสมัยต่อมา คณะสงฆ์รับแบบแผนการปกครองของรัฐ
เข้ามา การศึกษาพ้ืนฐานของวัด ก็อ่อนแอ แข็งข้ึนได้เป็นหย่อมๆ 
ที่สําคัญอย่างท่ีว่าแล้ว แทบจะไม่รู้ตัวกันเลยว่าประเพณีบวช
เรียนแทบจะสูญส้ิน   

อย่างน้อยจะต้องปรับต้องพัฒนาการปกครองของคณะ
สงฆ์ให้เป็นระบบที่รองรับเกื้อหนุนรับใช้การศึกษา หรือจะให้งาม 
ก็ให้เป็นเครื่องมือ หรือเป็นมือของการศึกษาอย่างที่ว่า และไม่ใช่
อยู่แค่ปริยัติ แต่ให้คืบไปในไตรสิกขา  

ในสภาพท่ีพระที่วัดเส่ือมลงไปได้ขนาดน้ี ถ้าไม่ต่ืนตัว
ข้ึนมาจัดปรับให้ถูกต้อง อาจถึงกับเป็นเป็นสัญญาณแห่งความล่ม
จมของประเทศ หมายความว่า ถ้าประเทศน้ีเส่ือมแย่อยู่แล้ว 
จะต้องฟ้ืนเน้ือตัวของวัดข้ึนมา ไม่ใช่เอาแบบของบ้านเมืองท่ี
เส่ือมอยู่แล้วมาใส่วัดอีก จะกลายเป็นเส่ือมกําลังสองไป 

อันนี้คิดว่าช้าไม่ได้ บ้านเมืองจะไปกันใหญ่ นี่คือหลงทาง
แล้ว เอาการปกครองมาเป็นใหญ่ ก็คือมันไม่ไหวแล้วนั่นแหละ 
จึงต้องปกครอง ใช่ไหม มนุษย์อยู่กันดีไม่ได้ ก็เลยต้องปกครอง 
จะปกครองได้ ก็ต้องใช้อํานาจ เมื่อไม่ใช้อํานาจ แกไม่อยู่ใน
อํานาจ ก็ลงทัณฑ์ใช่ไหม นี่ก็ต้องระวัง เดียวจะกลายเป็นการ
เบียดเบียนไปเสีย 

ทีนี้ ถ้ามีการศึกษาตามหลักไตรสิกขา ก็ค่อยๆ ปกครอง
ตัวเองได้ แล้วก็พัฒนาข้ึนไปในศีล จิต ปัญญา ข้ึนไปสู่ความเป็น
ภาวิตส่ีได้ เป็นคนท่ีพัฒนาแล้ว ก็เข้าไปในทางที่จบได้ 



๓๖ การปกครอง ตองรองรับการศึกษา 

พูดไปมากแล้ว จุดสําคัญที่จะแก้ปัญหาความเส่ือมของ
พระ (และของโยมด้วย) ในปัจจุบัน อยู่ที่จะต้องเร่ิมเอาจริงเอาจัง
กันในข้ันพ้ืนฐาน ที่อย่าดูถูกว่าเป็นเบ้ืองต้นนี้ก่อน คือ 

ตามพุทธพจน์ที่ยกมาให้ดูข้างต้น พูดได้ว่า พระภิกษุทุก
รูปมีหน้าที่หลักประจําตัว ที่จะต้องให้ธรรมแก่ชาวบ้าน สอน
ธรรมแก่ประชาชน และโดยสอดคล้องกับประเพณีของประเทศ
ไทยน้ีเอง จะต้องฟ้ืนการบวชเรียนเดือนหน่ึง ถึงสามเดือน ของ
ประชาชน ต้ังแต่ชาวบ้านในชนบทข้ึนมาให้ได้ โดยให้การบวชมี
ความหมายเป็นการได้เรียน ให้รู้หลักธรรมวินัย ที่เหมาะจะใช้
ช่วยสังคมไทยยุคปัจจุบัน  

เมื่อพระใหม่บวชเข้ามาต้องได้เรียน ก็มีการจัดเตรียม
พระเก่าท่ีอยู่วัดนั้นๆ ให้มีความรู้ความสามารถ เอาแค่พร้อมท่ีจะ
สอนธรรมวินัย แก่พระใหม่ที่บวชเรียนระยะส้ันนั้นได้ ให้พระใน
วัดตามชนบทห่างไกล แต่มากมาย ที่มีพระแค่วัดละ ๒-๓ รูป ก็
สามารถสอนพระใหม่เหล่านั้นได้ พระแม้จะน้อย ก็จะเป็นพระที่
มีคุณภาพ ถ้าทําไม่ได้ ก็ไม่ทราบว่าจะมีการปกครองกันไปทําไม 

การสอนพระใหม่ได้นั้น ก็ให้ก้าวไปพร้อมกับการท่ีวัดเป็น
แหล่งการศึกษาของประชาชน ให้พระพร้อมท่ีจะให้ธรรม แสดง
ธรรมแก่ชาวบ้าน เอาใจใส่สอนธรรม เป็นที่ปรึกษาของชาวบ้าน
ได้ ไมใ่ช่แค่เทศน์กันไปในงานพิธี 



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๓๗ 

คําถาม: พอเขาศึกษา เขาก็เริ่มปกครองตัวเองได ก็คือรูจัก
ดํารงชีวิตวาอยางไรจะถูกตองใชไหมครับ คือพรอมที่จะ
ดํารงชีวิตเปนอยูเองได 
ตอบ: ตอนแรกก็คือการปกครองตัวเอง ดูแลตัวเอง จัดการตัวเอง
ได้ว่าจะทําอะไร ไม่ทําอะไร ก็คือต้องมีปัญญารู้เข้าใจที่จะทํา 
เพราะฉะนั้น อย่างท่ีว่ามาแล้ว ต้ังแต่เป็นเด็กเล็กเด็กน้อย แต่
โบราณมา ในครอบครัวนี่ ต่ืนเช้า แม่ก็ให้ลูกหัดเก็บที่นอนหมอน
มุ้งของตัวเองให้เรียบร้อย อันนี้เป็นมาแต่โบราณใช่ไหม ต่ืนนอน
ก็ต้องเก็บท่ีหลับท่ีนอน ม้วนเส่ือเก็บเข้าที่เรียบร้อย ทําเป็น
กิจวัตร นี่คือโบราณเขาเล้ียงลูกกันมาอย่างนี้  

เดี๋ยวน้ีเส่ือมลงไป กลายเป็นว่า เล้ียงลูก คือแล้วแต่ลูก และ
จะเอาใจลูก ก็ให้มีคนอื่นมาทําให้ ก็จบกัน เริ่มต้น ก็เริ่มด้วยการ
ดําเนินชีวิตไม่เป็น ศีลก็มีไม่ได้ ไม่รู้จักว่าส่ิงท่ีควรจะทําจะเป็น คือ
อย่างน้ี ควรฝึกให้เขารู้จักทํา แล้วเขาจะภูมิใจว่าเราทําได้ทําเป็น 

สังคมมนุษย์หมดทั้งส้ินนี้  
คือโลกของสัตว์ที่จะดีจะเลิศได้ด้วยการศึกษา 

ได้พูดถึงหลักการใหญ่ไว้ว่า “ติสฺโส สิกฺขา สกลํ สาสนํ” คือ 
การศึกษา ๓ หลัก เป็นศาสนาหมดทั้งส้ิน ที่ว่าเป็นศาสนาหมด
ทั้งส้ินนั้น หมายความว่า เป็นหลักการกลาง คือหลักสากล หรือ
หลักความจริงที่ เป็นสากล ไม่ใช่เป็นลัทธิศาสนา ไม่ใช่เป็น 
religion ชื่อนั้นชื่อนี้  



๓๘ การปกครอง ตองรองรับการศึกษา 

คนชอบพูดกันว่า มนุษย์เป็นสัตว์ประเสริฐ เป็นสัตว์ลํ้า
เลิศ สูงสุด แต่ประเสริฐ เลิศ สูงสุด อย่างไร? ควรเข้าใจให้ชัด 
บอกตามหลักพุทธว่า มนุษย์เป็น “ทัมมะ” แปลว่า เป็นสัตว์ที่พึง
ฝึก คือฝึกได้และต้องฝึก ที่ว่าฝึก ก็คือเรียน คือศึกษาน่ันเอง  

แล้วบอกต่อไปว่า  

ทนฺโต เสฏฺโฐ มนุสฺเสส ุ
แปลวา: ในหมู่มนุษย์นั้น คนท่ีฝึกคือศึกษาแล้ว จึงประเสริฐ  

นี่คือ ถ้าไม่ฝึก ไม่ศึกษา ไม่พัฒนาข้ึนไป มนุษย์ก็ไม่
ประเสริฐ อาจจะกลายเป็นสัตว์ที่แย่ที่เลวท่ีล้มเหลวท่ีสุด ต้องได้
ฝึกต้องได้ศึกษาแล้ว จึงจะเป็นเลิศ จึงจะประเสริฐข้ึนมาได้ 

สัตว์อ่ืนท้ังหลายท่ัวๆ ไป ไม่ต้องฝึกไม่ต้องศึกษา ก็มีชีวิต
เป็นอยู่ได้ตามวิถีชีวิตอย่างหน่ึงที่เป็นแบบของมัน ลูกเป็ดเกิดมา 
ออกจากไข่เด๋ียวก็วิ่งตามแม่เป็ดลงไปว่ายน้ําตามแม่ไปหากินได้ 
ลูกวัวเกิดมา ออกจากท้องแม่ สักครู่ก็ลุกข้ึนได้แล้วเดินตามแม่
ของมันไป แต่ลูกมนุษย์เกิดมาแล้ว ได้แค่ลืมตา ร้องไห้ ใช้แขนขา
ไขว่คว้าด้ินรนไป ต้องรอเวลาเป็นปีจึงต้ังไข่ฝึกศึกษาท่ีจะยืน แล้ว
ศึกษาหัดท่ีจะเดินต่อไป จะทําอะไรได้ จะเป็นอย่างไร ต้องหัด
ต้องฝึกต้องศึกษาไปหมดทุกอย่าง 

สัตว์บางชนิด อย่างช้าง ม้า สุนัข ฝึกให้ทําอะไรๆ ได้
แปลกๆ อย่างพิเศษ เฉพาะอย่างยิ่งสุนัขบางพันธุ์ ฝึกให้ทํางาน
บางอย่างได้ดีเยี่ยมยิ่งกว่ามนุษย์ แต่ที่ฝึกได้อย่างนั้น ก็คือต้องรอ
มนุษย์ฝึกให้ มิใช่จะฝึกตัวมันเองได้   



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๓๙ 

ส่วนมนุษย์น้ี ฝึกตนได้ มีปัญญาท่ีจะศึกษาด้วยตนเอง 
พัฒนาชีวิตข้ึนไป จะทําอะไร จะเป็นอย่างไร ก็ฝึกก็ศึกษาให้ทําได้ 
พัฒนาให้เป็นได้อย่างน้ัน รวมท้ังพัฒนาปัญญาน้ันข้ึนไปด้วย พูด
อย่างภาษาสามัญว่า ไม่มีที่ส้ินสุด จนพูดเป็นคํากว้างๆ ว่ารู้แจ้ง
โลก พูดอย่างภาษาชาวบ้านว่า มนุษย์น้ีจะเอาดีได้ด้วยการศึกษา  

เมื่อความจริงหรือธรรมดาเป็นอย่างน้ี จึงต้องถือว่า การ
ฝึกตนคือการศึกษานี้ เป็นหน้าที่ประจําตัวติดอยู่กับชีวิตของ
มนุษย์ เรียกได้ว่าเป็นหน้าที่ของชีวิตนั้นทีเดียว พูดอีกอย่างหน่ึง
ว่า สําหรับมนุษยน์ี้ ชีวิตคือการศึกษา ถ้าไม่ศึกษา ก็เป็นโมฆชีวิต 

มนุษย์ต้องด้ินรนต่อสู้ในการทํามาหากินและรักษาชีวิตให้
ปลอดพ้นภัยอันตราย โดยต้องมีการฝึกการศึกษาตลอดเวลา เขา
ไม่ได้ความรู้ความสามารถน้ีมาต้ังแต่เกิดอย่างสัตว์อ่ืนทั้งหลาย 
และในการหาเล้ียงชีพ ทําการใหญ่ๆ และรักษาชีวิตให้พ้นภัยนั้น 
เขาต้องพ่ึงพาอาศัยช่วยกัน มนุษย์จึงมารวมกลุ่มรวมพวกกัน 
เป็นหมู่เป็นเหล่า  

แล้วมนุษย์ต่างตนต่างคนต่างหมู่ต่างเหล่าทั้งหลายน้ัน ก็
อยู่รวมกันในถ่ินในดินแดนนั้นๆ มนุษย์ต่างคนต่างหมู่ต่างพวก
เหล่านั้น มีความอยากมีความต้องการต่างๆ นานา มีความคิด
หมายท่ีจะทําการทั้งหลายแตกต่างกันไป มุ่งหมายอยากเอา
อยากได้ส่ิงเดียวกันท่ีคนอ่ืนพวกอ่ืนอยากได้อยากเอา ซ่ึงมีไม่พอ
แก่ความต้องการของทุกฝ่ายทุกคน อีกทั้งหลายคนอยากได้อยาก
มีให้มากท่ีสุด ไม่รู้จักพอ บ้างก็อยากเป็นใหญ่มีอํานาจเหนือคน
อ่ืนให้สูงท่ีสุด แล้วมนุษย์ทั้งหลายก็ต่อสู้แย่งชิงทําร้ายรบราฆ่าฟัน
กัน ข่มเหงรังแกเบียดเบียนกัน อยู่กันสงบสุขไม่ได้  



๔๐ การปกครอง ตองรองรับการศึกษา 

ในสภาพสังคมท่ี ต้อง ด้ินรนต่อ สู้ เ ดือดร้อนวุ่นวาย
เบียดเบียนกันอยู่อย่างน้ี มนุษย์ยากจะมีโอกาสศึกษาพัฒนาชีวิต
ให้สมบูรณ์เต็มศักยภาพแห่งความเป็นมนุษย์ของตน 

ถึงเวลาหน่ึง ก็มีมนุษย์บางคนซึ่งมีกําลังอํานาจและปรีชา
สามารถ ได้การยอมรับยกให้เป็นใหญ่ มีอํานาจเป็นผู้ปกครอง รวม
คนให้มาอยู่รวมกัน และจัดระเบียบสังคม ให้บรรดามนุษย์ส่ือสาร
สัมพันธ์อาศัยกันอยู่ร่วมกันไปได้โดยมีความสงบสุขในระดับหน่ึง  

สังคมท่ีมนุษย์อยู่กันดีมีความสงบพอท่ีคนท้ังหลายจะไม่
ต้องเดือดร้อนใจ ไม่ต้องหวาดระแวงห่วงกังวลต่อการเบียดเบียน
กันและทุกข์ภัยสารพันนี้ เป็นสภาพท่ีเอ้ือโอกาสให้มนุษย์แต่ละ
คนเดินหน้าไปในการทําหน้าที่ของชีวิตของตน คือการศึกษาดังที่
ว่าแล้วนั้น  

ที่ว่านั้นคือ การปกครองเป็นการจัดเตรียมสังคมให้มี
สภาพท่ีเอ้ือแก่มนุษย์ในการที่จะศึกษาพัฒนาชีวิตของตน เปรียบ
การปกครองเหมือนเป็นการจัดเตรียมสถานท่ี ให้พร้อมท่ีบรรดา
ผู้ทํางานจะมาน่ังประชุมพิจารณาตกลงอะไรกัน หรือเหมือนเป็น
การเตรียมพ้ืนที่ ให้พร้อมที่จะทําการก่อสร้างอาคาร 

ทุกคนจึงควรใ ช้ โอกาส น้ี พัฒนาชีวิตของตนไปใน
การศึกษาน้ันให้ดีที่สุด ถ้าเป็นไปได้ ก็ให้ถึงความสมบูรณ์ 

การศึกษาข้ันต้นเริ่มแรก ก็คือการรู้จักประพฤติตนดีงาม
ถูกต้อง อยู่ร่วมหมู่ร่วมชุมชนอย่างเอ้ือเฟ้ือ ไม่ทําความผิดความ
เสียหายอะไรๆ แก่ใครๆ มีกินมีใช้ แบ่งกันกินแบ่งกันใช้ ปฏิบัติ
หน้าท่ีทํากิจทําการของตนไปด้วยดี ที่จะเกื้อกูลต่อการอยู่ร่วมกัน 
รักษาสังคมไว้ในสภาพท่ีเกื้อหนุนทุกคนทุกชีวิต 



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๔๑ 

ในการอยู่ร่วมกันนั้น สังคมมีกฎกติกากํากับ คนที่มี
การศึกษามองดูว่ากฎหมายระเบียบกติกาบอกไว้ว่าจะต้องทําอะไร 
จะต้องไม่ทําอะไร เขาหมายรู้ตามกฎระเบียบน้ันแล้ว ก็ควบคุม
ตัวเองให้ทําและไม่ให้ทํา ตามกฎท่ีตนกําหนดหมายรู้ไว้แล้วว่าอย่าง
นั้นๆ ไม่ต้องมีใครมาบังคับ ไม่ต้องมีใครมาสอดส่อง นี่คือเขาศึกษา
พัฒนาตนให้เป็นคนท่ีรักษาวินัย ปกครองตัวเองได้ พร้อมกับช่วย
รักษาสังคมที่ดีมีสภาพเอ้ือนี้ไว้ เข้าในทางของการเป็นคนมีศีล 

การศึกษาพัฒนาคนในขั้นต้นท่ีเป็นพ้ืนฐาน คือการรักษา
วินัยให้เป็นคนมีศีล เป็นคนท่ีปกครองตัวเองได้นี้ ทําให้การอยู่ร่วม
สังคมดําเนินชีวิตเป็นไปในโลก ก้าวหน้างอกงาม พาสังคมให้สงบ
สุขเจริญมั่นคง เป็นสังคมท่ีดี เรียกได้ว่าเป็นสังคมของอารยชน  

เมื่อความเป็นอยู่ดําเนินชีวิตไปและทํากรรมทําการมากมาย
ส่ือสารสัมพันธ์กับคนทั้งหลาย เป็นไปด้วยดี สังคมมั่นคงปลอดภัย 
เป็นสภาพเอื้อต่อชีวิตของบุคคลแล้ว ก็เป็นโอกาสให้ทุกคนก้าวต่อไป
ในการศึกษาท่ีจะพัฒนาชีวิตของตน คือการศึกษาท่ีพัฒนาจิตใจ 
ตั้งแต่คุณลักษณะท่ีเรียกกันว่านิสัยใจคอ ให้เป็นคนขยันหม่ันเพียร 
เข้มแข็งม่ันคง ซื่อตรง สุจริต มีจิตสํานึกรับผิดชอบ ประณีต อดทน 
กล้าหาญ สุภาพ อ่อนโยน มีนํ้าใจ เมตตา กตัญญู สดชื่น แจ่มใส มีสติ
ทันการ มีสมาธิม่ันแน่ว มีความสุข อาจข้ึนไปถึงฌานสมาบัติ และ
พัฒนาปัญญา ทั้งปาริหาริยปัญญา และวิจารณปัญญา ตลอดจน
วิปัสสนาปัญญา ให้เข้าถึงสัจจะและความสุขสมบูรณ์เป็นอิสระอย่าง
แท้จริง ท่ีจะพูดได้ว่า เกิดมาท้ังที ก็ได้มีชีวิตเป็นมนุษย์ท่ีสมบูรณ์ 









ผนวก 
~  ~ 

การศึกษาที่เปนมาของชาติไทย∗ 

จะกู้ชาติ กู้ศาสนา ต้องฟื้นการศึกษาข้ึนมาเป็นท่ีมั่น  
วันนี้ ในงานมหามงคลอัญเชิญพระพุทธมหาจุฬาลงกรณ

ชุ ตินธรบวรศาสดา  ข้ึนประดิษฐานเป็นองค์ประธานของ
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยนี้ พระเดชพระคุณพระ
พรหมวชิราธิบดี องค์อธิบดีสงฆ์วัดมหาธาตุ ก็ได้เมตตามาเป็น
ผู้ใหญ่ในพิธีด้วย เป็นความสัมพันธ์ของวัดมหาธาตุที่ได้สืบทอด
ต่อเนื่องในปวัตติกาลของมหาจุฬาฯ ตลอดมา  

เร่ิมแรก เมื่อมหาจุฬาฯ มีชีวิตเกิดข้ึนเคล่ือนไหวได้ใน พ.ศ. 
๒๔๙๐ อธิบดีสงฆ์วัดมหาธาตุก็มีฐานะเป็นองค์สภานายก พอถึงปี 
๒๕๔๐ มหาจุฬาฯ ได้เป็นมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
ฐานันดรว่าสภานายกมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ก็เปล่ียนไป
ตามหลักเกณฑ์ของบ้านเมืองไทย กลายเป็นนายกสภามหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย สมัยก่อนโน้น มีแต่สภานายก      
มหาจุฬาฯ เวลานี้เรียกเป็นนายกสภามหาวิทยาลัย สภานายกก็
เป็นเร่ืองของประวัติศาสตร์ไป นี่คือความเปลี่ยนแปลงไปตามเร่ือง
ของกาลเวลา แต่สาระสําคัญก็คงอยู่ว่า การศึกษาของมหาจุฬาฯ นั้น 
สืบเนื่องมาจากเรื่องของมหาธาตุวิทยาลัยที่มีข้ึนมาก่อน  
                                            
∗ คัดตัดจาก “สัมโมทนียกถา ของ สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ประยุทธ ปยุตฺโต)” ในหนังสือ 
ต้นกําเนิดมหาจุฬาฯ บอกประวัติการศึกษาของชาติไทย, พิมพในโอกาสอัญเชิญพระพุทธมหา
จุฬาลงกรณชุตินธรบวรศาสดา ขึ้นประดิษฐาน, พ.ศ. ๒๕๖๗, น. ๘ - ๓๒, ๓๙ - ๕๐  



๔๔ ผนวก: การศกึษาท่ีเป็นมาของชาติไทย 

ก็ต้องถามต่อไปว่า แล้วมหาธาตุวิทยาลัยล่ะ เป็นมาอย่างไร 
ตอบง่ายๆ ว่า ก็เป็นเร่ืองการศึกษาของพระเณรหรือของพระสงฆ์
ไทยนี่แหละ ทีนี้ก็เป็นเร่ืองยืดยาวละ  

แต่ว่า ก่อนจะย้อนความหลัง เอาช่วงต่อที่ส้ันนี้ก่อน คือ ใน
หลวงรัชกาลที่ ๕ ทรงย้ายที่ราชบัณฑิตบอกหนังสือพระออกจาก
พระบรมมหาราชวัง มาไว้ที่วัดมหาธาตุ แล้วทรงต้ังมหาธาตุ
วิทยาลัยข้ึนมาใน พ.ศ. ๒๔๓๒ แล้วอีก ๗ ปีหลังจากที่เกิดมหาธาตุ
วิทยาลัยนั้นแล้ว ก็มีประกาศพระราชปรารภทรงสถาปนามหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย โดยเปล่ียนนามใหม่จากมหาธาตุวิทยาลัยนั้น 
แต่ก็ได้เพียงแค่ชื่อ กับสถานที่ (คือสังฆิกเสนาสน์ราชวิทยาลัย ที่จะ
เร่ิมสร้าง) แล้วก็ค้างมาอย่างที่ว่าอีก ๕๐ ปี จึงได้มีชีวิตเป็นจริง
ข้ึนมา ใน พ.ศ. ๒๔๙๐ ดังที่ได้พูดมาแล้ว 

ทีนี้ก็จึงขอย้อนไปพูดถึงการศึกษาของพระสงฆ์ไทย ซ่ึงก็
คือการศึกษาของประเทศชาติไทยเองนี้แหละ จึงเป็นเรื่องที่สืบ
เนื่องมาจากอยุธยากรุงเก่าโน่น  

แต่ก่อนแต่ไรในประเทศไทยน้ี  วัดเป็นสถานศึกษา 
พระสงฆ์เป็นครูอาจารย์สืบกันมาเป็นประเพณี เมื่อศรีอยุธยากรุง
เก่าแตก ถูกเผามอดไหม้หมดไป เรียกว่าอยุธยาล่มแล้วนั้น บรรดา
คัมภีร์ตํารับตําราทั้งหลายก็สูญหายไปหมดสิ้น คณะสงฆ์ก็ส้ินสลาย
แตกกระจายหายไป พระที่มีความรู้เป็นครูอาจารย์ถูกสังหารฆ่าฟัน
ม้วยมรณา อย่างที่ฝร่ังซ่ึงมาอยู่เมืองไทยสมัยนั้นได้รู้เห็นเร่ืองราว
เขียนเล่าไว้ หรือไม่ก็หนีศึกสงครามหายสูญไป เรียกว่าวัดซ่ึงเป็นที่
เรียนก็ถูกเผาหมดไปแล้ว พระที่จะเป็นครูอาจารย์ให้ความรู้ก็
หายไป หาตัวแทบไม่ได้ ตํารับตําราทั้งหลายแม้แต่พระไตรปิฎกก็
ไม่มีเหลือ ราษฎรก็ล้มตาย ประเทศหายไป เมืองไม่มี 



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๔๕ 

เมื่อพระเจ้าตากสินมหาราชสู้รบขับไล่พม่าออกไปได้ ทรง
คิดจะฟื้นกรุงศรีอยุธยากลับข้ึนมาใหม่ แต่เมื่อได้ทรงเห็นกรุงแตกที่
มอดไหม้หมดสภาพไร้ ถ่ินไร้ที่ ไ ร้ปัจจัยไร้มนุษย์แล้ว∗ ก็ทรง
ประจักษ์ว่าจะกู้เมืองกู้กรุงกลับข้ึนมานั้น ไม่ควรแก่เหตุเป็นแน่แท้ 
แต่ต้องสร้างเมือง สร้างกรุงข้ึนใหม่ ทําการกู้ชาติ ซ่ึงหมายถึงว่าต้องกู้
พระศาสนา พร้อมกับฟื้นการศึกษาข้ึนมาสร้างคน บนฐานถ่ินดินแดน
ส่วนอื่นของแผ่นดินไทย เหมือนว่าต้องต้ังประเทศข้ึนมาใหม่ 

เห็นได้ชัดในเร่ืองการฟื้นการศึกษา เมื่อต้ังกรุงใหม่ที่เมือง
ธนบุรีแล้ว ไม่นานเลย ทั้งที่ยังมีศึกสงครามเต็มที่ ก็ทรงทํานุบํารุง
การเล่าเรียน พร้อมไปกับการแก้ปัญหาความอดอยากของราษฎร 
ดังความในประชุมพงศาวดาร ภาคที่ ๖๕ กรุงธนบุรี (หน้า ๒๔) ว่า 

ลุศักราช ทรงพระราชดําริวา พระศาสนาจะวุฑฒิ
จิ รฐิ ติ กาลน้ัน  เพราะปริ ยั ติ  กุลบุตรเล า เรี ยน
พระไตรปฎก จึงทรงพระกรุณาใหสังฆการี ธรรมการ 
ทํ าสารบาญชีพระสงฆ  องค ใดบอกเล า เรี ยน
พระไตรปฎกไดเปนอันมาก จึงทรงถวายไตรผาเทศ
เน้ือละเอียด...และตั้งนิตยภัตรไวสําหรับคนโซท้ังปวง 
พระไตรปิฎกนั้น เป็นหลักเป็นแกนของพระศาสนาและ

การศึกษาเล่าเรียน แม้จะทรงระดมให้รวบรวมส่งมาจากหัวเมือง
ต่างๆ แต่เป็นเร่ืองที่ไม่เสร็จง่ายๆ เพราะต้องการฟื้นข้ึนมาให้ถึงข้ัน

                                            
∗ บาทหลวงบันทึกความไววา “แตพวกพมาพยายามฆาพวกพระสงฆมากกวา และไดฆา
เสียจํานวนนับไมถวน ขาพเจาเองไดเห็นพมาฆาพระสงฆในตอนเชาเวลาเดียวเทาน้ันกวา 
๒๐ องค” และ “เพราะตั้งแตครั้งรบกับพมา ในกรุงหมดผูหมดคน เหลือแตเสือและ
สัตวปาอยูเทาน้ัน” (ประชุมพงศาวดาร ภาคที่ ๓๙, หนา ๔๙ และ หนา ๗๗) 



๔๖ ผนวก: การศกึษาท่ีเป็นมาของชาติไทย 

บริสุทธิ์บริบูรณ์ ดังนั้น แม้แต่เมื่อเสด็จไปทําศึกสงคราม เมื่อเป็น
โอกาส พระเจ้าตากก็ทรงหาพระไตรปิฎกด้วย ดังในคราวที่เสด็จไป
ปราบหัวเมืองภาคใต้ที่นครศรีธรรมราช ทรงรบชนะศึกแล้ว ก็ทรง
ขอยืมพระไตรปิฎกของที่นั่นนํามากรุงธนบุรีด้วย ดังความใน
ประชุมพงศาวดาร ภาคที่ ๖๕ กรุงธนบุรี (หน้า ๓๐ – ๓๒) ว่า 

คร้ันเดือน ๑๐ แรม ๖ คํ่า เพลา ๓ โมงเชา เสด็จเขา
ตีเมืองนครศรีธรรมราช เดชะพระบารมีบรมโพธิสมภาร 
ไพรทหารแลราษฎรเสนาบดีในกรุงนครศรีธรรมราช 
บันดาลสยบสยองมิอาจตานตอได ก็แตกพายแพหนีใน
เพลา น้ัน . . .ทรงพระ ท่ี น่ังพลายเพ็ชร เสด็จเข า เ มือง
นครศรีธรรมราชได... 

   คร้ันกองทัพบกทัพเรือมาถึงพรอมแลว จึงมีพระราช
โองการ...ใหเจาพระยาจักรี, เจาพระยาพิชัยราชาเรงกองทัพบก
ทัพเรือติดตามไปจับเจานครจงได... 

   แลวใหปฤกษาโทษเจานคร เสนาบดีปฤกษาโทษถึง
ตาย ทรงพระกรุณาไมเห็นดวย ใหคงจําเจานครไปใหถึง
กรุงเทพฯ จึงปฤกษากันใหม แลวทรงต้ังเจานราสุริวงศ 
พระเจาหลานเธอ ไวครองนครศรีธรรมราช... 

   อ น่ึ ง  ท ร ง พ ร ะ ก รุณ า ใ ห ร า ช บั ณฑิ ต ย จั ด
พระไตรปฎก ลงบรรทุกเรือเขามากรุงเทพฯ แตพอจําลอง
ไดทุกพระคัมภีรแลว จึงจะเชิญออกมาไวดังเกา แลพระ
อาจารยศรี ซึ่งแตกหนีออกไปอยู ณ เมืองนครศรีธรรมราช
น้ัน ใหนิมนตเขามากับสานุศิษยดวย 



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๔๗ 

  ลุศักราช ๑๑๓๑ ปฉลูเอกศก (พ.ศ. ๒๓๑๒) เสด็จ
ดําเนินทัพกลับมาเมืองธนบุรี จึงต้ังพระอาจารยศรีเปน
พระสั งฆราช  แลวทรงพระกรุณาจ า ง ใหช า งจานๆ 
พระไตรปฎกทั้งจบ สิ้นพระราชทรัพยเปนอันมาก ฝายเจา
นครน้ัน พระราชทานโทษ ใหรับพระราชทานนํ้าพระพิพัฒ
สัจจา ตั้งแตน้ันมา พระศาสนาก็คอยเฟองฟูขึ้นไดดังเกา... 
เป็นอันว่า พระไตรปิฎกที่คัดลอกเสร็จแล้ว ก็ทรงส่งกลับ

คืนไปให้แก่นครศรีธรรมราช การกู้ชาติ กู้พระศาสนา บํารุงราษฎร 
และฟื้นฟูการศึกษา ทรงทําไปพร้อมด้วยกัน  

มาถึงรัชกาลที่ ๑ รัชกาลพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้า
จุฬาโลกมหาราช งานกู้ชาติ กู้ศาสนา ฟื้นการศึกษา ก็สืบต่อมา 
เบื้องแรก ได้พระราชทานพระราชทรัพย์มากมาย เป็นค่าจ้างจารึก
พระไตรปิฎก ซ่ึงเป็นมูลรากแห่งพระปริยัติ ลงในใบลานเป็นอักษร
ขอม สร้างข้ึนไว้ในตู้ ณ หอพระมนเทียรธรรม ในวัดพระศรีรัตน
ศาสดาราม ในพระราชวัง และสร้างพระไตรปิฎกถวายพระสงฆ์ให้เล่า
เรียนทุกๆ พระอารามหลวง  

ต่อมา ได้ทรงทราบว่า พระไตรปิฎกที่ทรงสร้างข้ึนนั้นพิรุธ
มีอักขระบทพยัญชนะตกวิปลาสตามฉบับเดิมที่คัดลอกตามกันมา 
ถึง พ.ศ. ๒๓๓๑ จึงได้ทรงอาราธนาพระสงฆ์ทําสังคายนา โดย
สมเด็จพระสังฆราชเลือกสรรพระราชาคณะฐานานุกรมเปรียญ
อันดับ จัดได้พระสงฆ์ ๒๑๘ รูปกับราชบัณฑิตยาจารย์ ๓๒ คน มา
ประชุมกันทําการตรวจชําระสอบทานพระไตรปิฎก ที่วัดมหาธาตุ 
เป็นเวลา ๕ เดือนจึงเสร็จการ ในปี ๒๓๓๒ เรียกว่าเป็นนวม
สังคายนา (สังคายนาคร้ังที่ ๙)  



๔๘ ผนวก: การศกึษาท่ีเป็นมาของชาติไทย 

เสร็จแล้วมีงานสมโภชพระไตรปิฎกเป็นการใหญ่ ทําหอ
พระมนเทียรธรรมข้ึนใหม่ เป็นที่ไว้ตู้พระไตรปิฎกฉบับสังคายนา 
(“ฉบับครูเดิม” ก็เรียก) และฉบับทองทึบ (ต่อมาเรียกว่า “ฉบับ
ทองใหญ่” ให้ต่างจากฉบับชื่อเดียวกันอันมีข้ึนภายหลัง) ที่ทรง
สร้างข้ึนใหม่และมีงานสมโภช พร้อมทั้งฉบับอื่นที่สร้างข้ึนต่อมา
และให้เป็นที่พักของราชบัณฑิตสําหรับบอกพระปริยัติธรรมแก่
พระภิกษุสามเณรด้วย 

ถ่ินฐานที่ต้ังข้ึนเป็นกรุงธนบุรี เป็นกรุงเทพฯ ทั้งหมดนั้น 
แต่เดิมมาก็คือชนบทห่างไกล ชาวถ่ินก็เป็นคนบ้านนอกขอกนา 
พระเณรก็ด้อยการศึกษา ในหลวงนั้น ด้านหนึ่งก็ ต้องทําศึก
สงครามรักษาแผ่นดินไว้ อีกด้านหน่ึงก็ต้องฟื้นฟูพระศาสนา ให้
พระเณรมีการศึกษาที่จะมาส่ังสอนประชาชน ในเวลาที่เร่ิมสร้าง
บ้านเมือง มีศึกสงครามมาก ราษฎรยากจน พระสงฆ์ไม่มีความรู้ ก็
ปรากฏว่ามีคนบวชมาหากินทําไสยศาสตร์อวดอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์
หลอกลวงประชาชนกันเกร่อ ไม่สนใจที่จะเล่าเรียน รัชกาลที่ ๑ 
นอกจากทรงบํารุงส่งเสริมผู้เล่าเรียนแล้ว ก็ต้องทรงป้องกันแก้ไข
ตลอดจนบังคับคนจําพวกที่ละเลยนอกรีตด้วย ดังที่ทรงตรา
กฎหมายที่เรียกว่ากฎพระสงฆ์ เช่นที่ขอยกมาให้ดูเป็นตัวอย่าง -  

กฎพระสงฆ ฉบับที่ ๔ 
เปนประเวณีในพระพุทธศาสนาสืบมาแตกอน มีพระ

พุทธฎีกาโปรดไวใหภิกษุสามเณรอันบวชแลวในพระ
ศาสนารักษาธุระสองประการ คือคันถธุระวิปสสนาธุระ 
เปนที่ยุดหนวง...แตน้ีสืบไปเม่ือหนา หามอยาใหมีภิกษุ
โลเลละวัตรปฏิบัติแลปฏิญาณตัววาเปนกิจวัตร มิไดรํ่า
เรียนธุระท้ังสองฝาย อยาใหมีไดเปนอันขาดทีเดียว 



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๔๙ 

กฎพระสงฆ ฉบับที่ ๒ 
ถาสามเณรรูปใดมีอายุควรจะอุปะสมบทแลว ก็ให

บวชเขารํ่าเรียนคันธธุระวิปศนาธุระ อยาใหเที่ยวไปมาเรียน
ความรูอิทธิฤทธิใหผิดธุระท้ังสองไป...ถาแลสามเณรรูปใด
อายุถึงอุปสมบทแลว มิไดบวชเท่ียวเลนโวเวอยู จับไดจะ
เอาตัวสามเณรแลซีตนอาจาริยญาติโยมเปนโทษจงหนัก 

วังกับวัด บรรจบสาระท่ีการศึกษา  
เมื่อกี้ได้บอกว่า ในหลวง ร.๑ โปรดฯ ให้สร้างหอพระ

มนเทียรธรรมข้ึนใหม่ นอกจากเป็นที่ไว้ตู้พระไตรปิฎกแล้ว ก็ให้
เป็นที่พักของราชบัณฑิตสําหรับบอกพระปริยัติธรรมแก่พระภิกษุ
สามเณรด้วย นี่คือบอกว่า ในหลวงพระราชทานที่ในพระราชวัง ให้
เป็นที่เล่าเรียนของพระเณร นอกจากพระราชทานท่ีให้แล้ว ก็ทรง
เป็นธุระในการจัดหาผู้สอนให้ด้วย 

อาจเป็นได้ว่า เมื่อกรุงเก่าล่มทลาย คัมภีร์ตํารามอดไหม้
หมดไป พระปริยัตติธรทั้งหลายบ้างม้วยมรณ์ บ้างหนีภัยเริดร้าง
หายไป เมื่อจะฟื้นการศึกษาข้ึนมาในเมืองใหม่ เมื่อจะจัดให้พระ
เณรได้เล่าเรียน ในหลวงก็ต้องทรงจัดหาพวกคฤหัสถ์ แม้แต่
ชาวบ้าน ที่มีความรู้ปริยัติ อาจจะเป็นผู้ที่เคยบวชเรียนเก่าที่สึกไป
แล้ว ซ่ึงบางคนก็อาจจะมาจากอยุธยา ก็เอาคฤหัสถ์เหล่านี้มาต้ัง
เป็นราชบัณฑิต ให้เป็นผู้สอนภาษาบาลี สอนปริยัติธรรมแก่พระ 
เรียกว่าให้ราชบัณฑิตบอกหนังสือพระ  



๕๐ ผนวก: การศกึษาท่ีเป็นมาของชาติไทย 

ควรสังเกตด้วยว่า การท่ีทรงจัดให้พระเณรมีการเล่าเรียนอย่าง
นี้ ได้เป็นประเพณีในเมืองไทยมาแต่โบราณอยู่แล้ว ดังความในพระ
นิพนธ์เรื่อง ตํานานการบอกพระปริยัติธรรม∗ ของสมเด็จฯ กรมพระยา
ดํารงราชานุภาพ เป็นเรื่องน่ารู้ จึงขอคัดมาดูกันยาวสักหน่อย ดังนี้  

 การที่สมเด็จพระเจาแผนดินผูเปนพุทธศาสนูปถัมภก 
ทรงราชศรัทธาจัดที่ในพระราชวังใหพระภิกษุสามเณรเลา
เรียนพระปริยัติธรรมเปนประเพณีมีมาแตดึกดําบรรพ
ปรากฏในศิลาจารึกครั้งพระนครสุโขทัยวา พระมหาธรรมราชา
พระยาลิไทย ซ่ึงเสวยราชยเมื่อปมะเมีย พ.ศ. ๑๘๙๗ ทรง
สรางปราสาทราชมนเทียรสถาน แลวทรงเผดียงสงฆใหเขา
ไปเรียนพระไตรปฎกในบริเวณมหาปราสาทนั้น เปนทีแรก 
ตอมาในครั้งกรุงเกา มีเนื้อความปรากฏในหนังสือพระราช
พงศาวดารวา สมเด็จพระเจาทรงธรรมซ่ึงเสวยราชย ใน
ระหวาง พ.ศ. ๒๑๖๓ จน พ.ศ. ๒๑๗๑ ไดทรงศึกษาพระ
ปริยัติธรรมชํานาญมาแตยังทรงผนวช ครั้นเมื่อเสด็จขึ้น
เถลิงถวัลยราชสมบัติ ทรงพระราชศรัทธา เสด็จออกบอก
หนังสือพระภิกษุสามเณรที่พระที่นั่งจอมทอง ๓ หลังเนืองๆ
...ขาพเจาสันนิษฐานความตามที่กลาวในหนังสือพระราช
พงศาวดาร เขาใจวาประเพณีที่จัดที่ใหพระภิกษุสามเณรเลา
เรียนพระปริยัติธรรมที่ในพระราชวังในครั้งกรุงเกา เห็นจะ
ถายแบบอยางครั้งพระนครสุโขทัยมา นาจะมีมาแตกอน
รัชกาลสมเด็จพระเจาทรงธรรมแลว...ประเพณีการบอกพระ
ปริยัติธรรมแกพระภิกษุสามเณรที่พระที่นั่งจอมทอง คงจะมี
ติดตอลงมาในรัชกาลหลังๆ จนตลอดสมัยครั้งกรุงเกา  

                                            
∗  ประชุมพระนิพนธ เก่ียวกับตํานานทางพระพุทธศาสนา ของ สมเด็จพระเจาบรมวงศเธอ กรมพระยาดํารง
ราชานุภาพ (รวมพิมพคร้ังท่ี ๑; จัดพิมพเพื่อเปนอนุสรณในงานพระราชทานเพลิงศพ พระเทพคุณาธาร 
[ผล ชินปุตฺโต] ณ ฌาปนสถานวัดพระพิเรนทร วันที่ ๒๑ มีนาคม พ.ศ. ๒๕๑๔), น. ๒๒๙ - ๒๓๓ 



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๕๑ 

ทีนี้ ดูต่อมาในสมัยรัตนโกสินทรนี้ สมเด็จฯ กรมพระยา
ดํารงราชานุภาพ ทรงนิพนธ์ไว้ต่อไปว่า  

เมื่อพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟาจุฬาโลก ทรงสราง
วัดพระศรีรัตนศาสดารามในพระบรมมหาราชวังกรุง
รัตนโกสินทร อยางวัดพระศรีสรรเพชญครั้งกรุงเกา จึงโปรด
ใหราชบัณฑิตบอกพระปริยัติธรรมแกพระภิกษุสามเณรที่หอ
พระมณเฑียรธรรมในวัดพระศรีรัตนศาสดารามมาแตแรกสราง 
แตในกรุงรัตนโกสินทรเมื่อสมัยนั้น มีเหตุการณเปนพิเศษ
ผิดกับครั้งกรุงเกาอยาง ๑ ดวยสงฆมณฑลยังระสํ่าระสาย
มาแตเสียกรุงเกา มีพระราชประสงคจะทรงทํานุบํารุงความ
รอบรูพระธรรมวินัยใหมั่นคงในสงฆมณฑล จึงทรงแนะนํา
พระราชวงศานุวงศแลขาราชการใหชวยกันทะนุบํารุงดวย 
การบอกพระปริยัติธรรมแกพระภิกษุสามเณรจึงแพรหลาย
ไปในที่อื่นๆ ดังเชนตามวังเจาก็มักจางอาจารยไปบอกพระ
ปริยัติธรรม และจัดทองพระโรงใหเปนที่พระภิกษุสามเณร
เลาเรียนพระปริยัติธรรมบาง สรางศาลาเรียนขึ้นโดยเฉพาะ
บาง ตามบานขุนนางผูใหญก็ทํานองเดียวกัน ชั้นผูนอยลงมา
บางทีมีศรัทธาก็จางอาจารยไปบอกพระปริยัติธรรมที่ตามวัด 
ถือวาเปนการกุศลอยางสําคัญอันหนึ่ง ประเพณีอันนี้ยังมีลง
มาในที่บางแหง เชนที่วังสมเด็จเจาฟากรมพระยาบําราบ
ปรปกษเปนตน จนในรัชกาลที่ ๕ 

ต่อมา ในรัชกาลที่ ๓ ทรงต้ังโรงเรียนหลวงสําหรับสอน
เด็กๆ ด้วย ดังความในพระนิพนธ์ต่อไปว่า  



๕๒ ผนวก: การศกึษาท่ีเป็นมาของชาติไทย 

การบอกพระปริยัติธรรมแกพระภิกษุสามเณรที่ใน
พระบรมมหาราชวัง เมื่อในรัชกาลที่ ๑ แลที่ ๒ บอก ณ หอ
พระมณเฑียรธรรมในวัดพระศรีรัตนศาสดาราม ถึงรัชกาลที่ 
๓ พระบาทสมเด็จพระนั่งเกลาเจาอยูหัวทรงพระราชศรัทธา
ทะนุบํารุงการเลาเรียนมาก ที่โรงทานขางเหนือประตูศรี
สุนทร โปรดใหจางอาจารยสอนหนังสือไทยแกเด็กๆ ในเกง
หลัง ๑ นับเปนแรกที่มีโรงเรียนหลวงตั้งขึ้น สวนการบอก
พระปริยัติธรรมแกพระภิกษุสามเณรนั้น โปรดใหจาง
อาจารยบอกพระปริยัติธรรมทุกพระอารามหลวง แลที่ใน
พระราชวังก็โปรดใหสรางเกงขึ้นที่ริมหอพระปริตในบริเวณ
พระที่นั่งอมรินทรวินิจฉัย ใหพระภิกษุสามเณรมาเรียนพระ
ปริยัติธรรมที่เกงนั้น พระราชทานสํารับเล้ียงเพลาเพลดวย 
แลวทรงอุดหนุนการเลาเรียนดวยประการตางๆ เปนตน ถา
สามเณรรูปใดทองสูตรมูลสอบได ก็ไดพระราชทานรางวัล...
จนราวเมื่อ พ.ศ. ๒๓๘๓ ทํานองพระภิกษุสามเณรที่เขามา
เลาเรียนจะมากขึ้น ที่เกงไมพอ จึงโปรดใหยายไปบอกพระ
ปริยัติธรรมที่ในพระที่นั่งดุสิตมหาปราสาท มีอาจารย ๔ คน 
บอกมุขละคน ผูหลักผูใหญที่รับราชการมาในคร้ังรัชกาลที่ 
๒ เลากันวา เวลาพระบาทสมเด็จพระนั่งเกลาเจาอยูหัวเสด็จ
ลงตําหนักแพ ทรงพระราชยานผานหนาพระมหาปราสาท 
พอไดทรงสดับเสียงพระภิกษุสามเณรแปลพระไตรปฎก ก็
ทรงประสานพระหัตถอนุโมทนาทุกคราวที่เสด็จผานไป ถึง
สามเณรที่เขามาเรียนหนังสือจะคะนองบางก็ไมทรงถือโทษ 
เลากันวา ครั้งหนึ่งสามเณรมาคอยเรียนหนังสือ เตะตะกรอ
กันในชาลาพระมหาปราสาท เจาพนักงานหามปราม แลวนํา
ความขึ้นกราบทูล ดํารัสวา “เจากูจะเลนบางก็ชางเจากูเถิด” 
เขาใจวา พระภิกษุสามเณรเรียนพระปริยัติธรรมอยูที่พระ
มหาปราสาทจนตลอดรัชกาลที่ ๓  



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๕๓ 

ในรัชกาลที่ ๓ นั้น นอกจากวิชาสามัญแล้ว ได้ทรงจัดให้วัด
เป็นแหล่งเรียนรู้ เป็นที่เผยแพร่วิชาช่างวิชาชีพต่างๆ แก่ประชาชน
ด้วย ดังความในหนังสือประวัติกระทรวงศึกษาธิการว่า∗  

...การศึกษาวิชาสามัญสมัยน้ันอยูตามวัดทั่วไป สวน
วิชาอาชีพยังคงศึกษาอยูในสกุล ผูอยูนอกสกุล โดยเฉพาะ
บุคคลชั้นพลเรือนสามัญไมมีโอกาสจะเรียนได โดยเหตุน้ี 
ในการปฏิสังขรณวัด เปนตนวาวัดพระเชตุพนน้ัน ก็มีพระ
ราชประสงคจะใหเปนแหลงเลาเรียนวิชาความรูตางๆ ทั้ง
สามัญและอาชีพของประชาชนท่ัวไปไมเลือกชั้นวรรณะ 
ใครใครจะเรียนอะไร ก็มาคัดลอกไปไดโดยเสรี...  
ความใน ตํานานการบอกพระปริยัติธรรม บอกต่อไปว่า  

ในรัชกาลที่ ๔ โปรดใหสรางเกงพระเรียนหนังสือที่
หวางพระปรางค หนาวัดพระศรีรัตนศาสดาราม ๔ หลัง... 
ราชบัณฑิตบอกพระปริยัติธรรมท่ีเกงหนาวัดพระศรีรัตน
ศาสดาราม ตอมาในรัชกาลที่ ๕...จน ร.ศ. ๑๐๘ จึงไดยาย
มาตั้งมหาธาตุวิทยาลัย...ไดทรงพระราชดําริจะสรางศาลา
เรียนใหมใหสมควรแกวิทยาลัย แตยังหาไดสรางไม 

ดูมหาจุฬาฯ เห็นวิวัฒนาการแห่งการศึกษาของชาติไทย  
ในรัชกาลที่ ๕ บ้านเมืองเจริญมาถึงยุคที่มีความสัมพันธ์

ติดต่อกับประเทศตะวันตกมาก รวมทั้งเผชิญหน้าลัทธิอาณานิคม 
ได้ทรงจัดระบบการบริหารราชการแผ่นดินให้เป็นอย่างสมัยใหม่ 
                                            
∗ ประวัติกระทรวงศึกษาธิการ ๒๔๓๕-๒๕๐๗, น. ๘๔ 



๕๔ ผนวก: การศกึษาท่ีเป็นมาของชาติไทย 

ในด้านการศึกษา ก็ได้ทรงจัดระบบการศึกษาของชาติเป็นอย่าง
ใหม่ ทรงต้ังวิทยาลัย โปรดฯ ให้จัดทําโครงการศึกษาสําหรับชาติ 
(เทียบปัจจุบันคือแผนการศึกษาแห่งชาติ) ซ่ึงเตรียมจะต้ังสากล
วิทยาลัย (คือ university ที่บัดนี้เรียกว่ามหาวิทยาลัย)  

ในปฉลูน้ัน ถึงเดือนพฤศจิกายน โปรดใหยายท่ีราช
บัณฑิต บอกพระปริยัติธรรมพระภิกษุสามเณร จากในวัด
พระศรีรัตนศาสดาราม ออกไปจัดเปนบาลีวิทยาลัยข้ึนท่ีวัด
มหาธาตุเรียกวา "มหาธาตุวิทยาลัย" เปนแรกท่ีจะใชนาม
วิทยาลัยในประเทศน้ี ต้ังท่ีศาลาเรียนหนังสือซ่ึงสรางไวแตใน
รัชกาลท่ี ๓ ตอนขางดานหนาพระอาราม ๔ หลัง ดานเหนือ ๒ 
หลัง พระยาธรรมปรีชา (บุญ เปรียญ) แตยังเปนหลวงญาณ
ภิรมย เปนอาจารยหลัง ๑...พระราชทานพระราชทรัพยจาย
เปนเงินเดือนแลคาใชสอยสําหรับวิทยาลัยน้ันทุกอยาง∗ 

ในวันที่ ๑ เมษายน พ.ศ. ๒๔๓๕ มีประกาศต้ังกรมธรรม
การข้ึนเป็นกระทรวงธรรมการ และใน พ.ศ. ๒๔๓๕ นั้น ก็ได้มี
ประกาศต้ัง รร.มูลศึกษา ข้ึนในวัดทั่วไป ทั้งในกรุงและหัวเมือง∗

♦ 

ถึง พ.ศ. ๒๔๓๘ ลงมือสร้างสังฆิกเสนาศน์ราชวิทยาลัย ที่
มุมวัดมหาธาตุ สําหรับมหาธาตุวิทยาลัย ที่มีประกาศพระราช
ปรารภเปล่ียนนามเป็นมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ดังความใน 
ตํานานการบอกพระปริยัติธรรม•∗ว่า 

                                            
∗  ประวัติวัดมหาธาตุ พระนิพนธ สมเด็จฯ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ ฉบับพิมพ.พ.ศ. ๒๔๖๑, น.๗๓ 

(ปฉลูน้ัน คือ ร.ศ. ๑๐๘/พ.ศ. ๒๔๓๒) 
♦

∗ ประวัติกระทรวงศึกษาธิการ ๒๔๓๕-๒๕๐๗, น. ๙๕, ๙๗ 
•  ประชุมพระนิพนธ เก่ียวกับตํานานทางพระพุทธศาสนา, น. ๒๓๕ 



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๕๕ 

ต้ังมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
ถึ งป วอก  พ .ศ .  ๒๔๓๙   วันที่  ๑๓  กันยายน 

พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัวเสด็จไปทรงวาง
ศิลากอพระฤกษ มีประกาศพระราชปรารภบรรจุไวดังน้ี  

ประกาศสร้างสังฆิกเสนาศน์ราชวิทยาลัย 
• ศุภมัสดุพระพุทธศาสนกาล เปนอดีตภาคลวงแลว 

๒๔๓๙ พรรษา…  
พระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาจุฬาลงกรณ…ทรง

พระราชดําริวา จําเดิมแตไดเสด็จเถลิงถวัลยราชสมบัติ 
บรมราชาภิเศกมาแลว ไดทรงทะนุบํารุงพระบรมพุทธ
ศาสนาใหถาวรรุงเรืองเจริญขึ้นโดยลําดับ…พระปริยัติ
สัทธรรม ยอมเปนรากเงาเคามูลแหงพระศาสนาๆ จะดํารง
อยูและเจริญขึ้นก็ดวยพระปริยัติสัทธรรม การที่จะบํารุง
พระปริยัติสัทธรรมอันเปนรากเงาของพระพุทธศาสนาให
ไพศาลบริบูรณย่ิงขึ้น ก็ยอมอาศัยการบํารุงใหมีผูเลาเรียน 
แลท่ีเลาเรียนใหสะดวกย่ิงขึ้น การเลาเรียนพระปริยัติ
สัทธรรมท่ีเปนไปอยูในเวลาน้ัน ก็ไดโปรดเกลาฯ ให
จัดการบํารุงท่ัวไปทุกพระอาราม แตยังหาเปนอันนับวา
บริบูรณแทไม เพราะเปนแตสถานที่เลาเรียนในชั้นตน จึง
ทรงพระกรุณาโปรดเกลาฯ ใหตั้งวิทยาลัยที่ เลาเรียน
พระไตรปฎกแลวิชาชั้นสูงขึ้น ๒ สถานๆ หน่ึงเปนที่เลา
เรียนของพระสงฆฝายธรรมยุติกนิกาย ไดตั้งไวที่วัดบวร
นิเวศวรวิหารพระอารามหลวงพระราชทานนามวา "มหา
มกุฎราชวิทยาลัย" เปนที่เฉลิมพระเกียรติยศสมเด็จพระ
บรมชนกนารถ พระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัว 



๕๖ ผนวก: การศกึษาท่ีเป็นมาของชาติไทย 

อีกสถานหน่ึงเปนที่เลาเรียนของพระสงฆฝายมหานิกาย 
ไดตั้งไวที่วัดมหาธาตุราชวรมหาวิหารพระอารามหลวงนี้ มี
นามวา “มหาธาตุวิทยาลัย” ไดเปดการเลาเรียนแตวันที่ 
๘ พฤศจิกายน รัตนโกสินทรศก็ ๑๐๘ สืบมา แตสังฆิก
เสนาศนสําหรับมหาธาตุวิทยาลัยน้ี ยังไมเปนที่สมควรแก
การเลาเรียนในสมัยที่การเลาเรียนเจริญขึ้นสืบมานี้ จึงทรง
พระราชดําริที่จะทรงสรางสังฆิกเสนาศน สําหรับมหาธาตุ
วิทยาลัยน้ีขึ้นใหม ใหเปนสถานอันสมควรแกการเลาเรียน 
การน้ียังอยูในระหวางพระบรมราชดําริ ยังหาทันตลอดไม 
พอประจวบเวลาที่สมเด็จพระบรมโอรสาธิราชเจาฟา
มหาวชิ รุณหิศ  สยามมกุฎราชกุมาร  ซึ่ ง มีพระราช
ประสูติกาล ณ วันพฤหสบดี เดือน ๗ แรม ๑๒ คํ่า ปขาล
สัมฤทธิศก จุลศักราช ๑๒๔๐ ตรงกับวันที่ ๒๗ มิถุนายน 
รัตนโกสินทรศก ๙๗ เสด็จสวรรคตลวงไปในวันที่ ๔ 
มกราคม รัตนโกสินทรศก ๑๑๓… 

จึงทรงพระราชดําริวา โดยราชประเพณีที่มีมาแตกอน 
เม่ือพระบรมวงศที่ไดดํารงพระเกียรติยศชั้นสูงสวรรคต ก็
ไดเคยทรงพระกรุณาโปรดเกลาฯ ใหทําพระเมรุมาศขนาด
ใหญตามพระเกียรติยศ ณ ทองสนามหลวง เพื่อเชิญพระ
ศพไปประดิษฐานพระราชทานเพลิง ณ พระเมรุมาศน้ัน ก็
การทําพระเมรุมาศขนาดใหญเชนเคยมาน้ันเปนการเปลือง
พระราชทรัพยไปในสิ่งซึ่งมิไดถาวร แลมิไดเปนประโยชน
สืบเน่ืองไปนาน เปนการลําบากแกคนเปนอันมาก แลได
ประโยชนชั่วสมัยหน่ึง แลวก็อันตรธานไป คร้ังน้ีมีสมัยที่
จะตองทําการพระเมรุมาศขนาดใหญน้ันขึ้น ควรจะนอม
การทําพระเมรุมาศนั้น มารวมลงในพระราชกุศลสวน



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๕๗ 

สาสนูปถัมภกิจ วิทยาทาน วิหารทาน การกอสรางสังฆิก  
เสนาศนสําหรับมหาธาตุวิทยาลัยน้ี ใหพระราชกุศลบุญ
ราษี สวนทักษิณาทานเน่ืองในถาวรวัตถุสถาน แลเปนที่ตั้ง
แหงสาสนธรรมสัมมาปฏิบัติ... 

จึงมีพระบรมราชโองการโปรดเกลาฯ ดํารัสสั่งใหพระ
เจานองยาเธอเจาฟากรมขุนนริศรานุวัดติวงศ เปนผู
บัญชาการใหเจาพนักงานทําการกอสรางวิทยาลัยยอด
ปรางค ๓ ยอด...ดวยพระราชทรัพย ๕๔๐๐ ชั่ง เพื่อได
เปนที่เชิญพระบรมศพสมเด็จพระบรมโอรสาธิราช เจาฟา
มหาวชิรุณหิศ สยามมกุฎราชกุมาร มาประดิษฐานบําเพ็ญ
พระราชกุศลทักษิณาทาน มีการมหกรรมแลว จะไดเชิญ
พระบรมศพไปประดิษฐาน ณ พระเมรุมาศขนาดนอย ณ 
ทองสนามหลวง พระราชทานเพลิง เม่ือการบําเพ็ญพระ
ราชกุศลสวนน้ันเสร็จแลว จะไดทรงพระราชอุทิศถวาย
ถาวรวัตถุน้ีเปนสังฆิกเสนาศนสําหรับมหาธาตุวิทยาลัย 
เพื่อเปนที่เลาเรียนพระปริยัติสัทธรรม แลวิชาชั้นสูงสืบไป
ภายหนา พระราชทานเปลี่ยนนามใหมวา "มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย" เพื่อใหเปนที่เฉลิมพระเกียรติยศสืบไป... 
ตามประกาศสร้างสังฆิกเสนาศน์ราชวิทยาลัยนี้ ก็จึงถือว่า

ในหลวงรัชกาลที่ ๕ ทรงสถาปนามหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยเมื่อ
วันที่ ๑๓ กันยายน พ.ศ. ๒๔๓๙ แต่ถึงแม้ว่าการสถาปนานาม
เกิดข้ึนมาแล้ว แต่ตัวสถาบันมหาจุฬาฯ ก็ยังไม่เกิดข้ึนมาจริง 
จนกว่าการสร้างสังฆเสนาสน์จะเสร็จและไดทรงพระราชอุทิศถวาย
แลว ระหว่างนั้นก็เรียกชื่อว่ามหาธาตุวิทยาลัยเร่ือยๆ ไปก่อน 



๕๘ ผนวก: การศกึษาท่ีเป็นมาของชาติไทย 

ทีนี้ก็มีเร่ืองราวความเป็นไปที่มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
ซ่ึงยังเรียกว่ามหาธาตุวิทยาลัยนั้น จะเข้าสู่ระบบการศึกษาอย่าง
สมัยใหม่ โดยรวมเข้าเป็นมหาวิทยาลัย ที่เรียกในสมัยนั้นว่า “สากล
วิทยาลัย” ตามโครงการศึกษาสําหรับชาติ พ.ศ. ๒๔๔๑ ดังมีเรื่องว่า∗ 

โครงการศึกษาสําหรับชาติ พ.ศ. ๒๔๔๑ 
...ใน พ.ศ. ๒๔๔๐ พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลา

เจาอยูหัวเสด็จพระราชดําเนินประพาสทวีปยุโรปคร้ังแรก 
ไดทอดพระเนตรเห็นนักเรียนซึ่งไดมาเลาเรียนอยูชานาน 
ยังเรียนไมสําเร็จทันพระราชประสงคที่จะทรงใชราชการ 
เปนเหตุใหไมพึงพอพระราชหฤทัย จึงโปรดเกลาฯ ให
เจาพระยาพระเสด็จสุเรนทราธิบดี (ม.ร.ว. เปย มาลากุล) 
ซึ่งขณะน้ันเปนพระยาวิสุทธิสุริยศักด์ิ อัครราชทูตพิเศษ
ประจําราชสํานักอังกฤษ คิดอานตรวจตราสืบหาแบบแผน 
และทําความเห็นวิธีจะแกไขจัดการศึกษา...ใน พ.ศ. ๒๔๔๑ 
พระยาวิสุทธิสุ ริยศักด์ิ ไดตรวจตราสืบหาแบบแผน
ทางการเลาเรียนทุกกิ่งวิชา...พรอมทั้งความเห็น สงเขา
มายังกระทรวงธรรมการ ในขณะนั้นกรมศึกษาธิการ...จึง
ไดรวมความเห็นของพระยาวิสุทธิสุริยศักด์ิ กับความดําริ
เดิม เรียบเรียงเปนรูปการเขาดวยกันสําเร็จทันนําขึ้น 
ทูลเกลาฯ ถวายในปน้ันเอง 

"พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว ทรงพอ
พระราชหฤทัยในรายงานของพระยาวิสุทธิสุริยศักด์ิที่เสนอ
มา.." 

                                            
∗ ประวัติกระทรวงศึกษาธิการ ๒๔๓๕-๒๕๐๗, น. ๑๑๓ 



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๕๙ 

ตามโครงการศึกษา พ.ศ. ๒๔๔๑ น้ีแบงลําดับชั้น 
การเลาเรียนสามัญเปน ๔ ชั้น คือ 

๑. การเลาเรียนเบ้ืองแรก  (มูลศึกษา) 
๒. การเลาเรียนเบ้ืองตน  (ประถมศึกษา) 
๓. การเลาเรียนเบ้ืองกลาง (มัธยมศึกษา) 
๔. การเลาเรียนเบ้ืองสูงสุด (อุดมศึกษา) 

ตอนหนึ่งในการจัดการเล่าเรียนในระดับมัธยมศึกษา ที่
บอกไว้ในโครงการศึกษา ขอยกมาดูเป็นตัวอย่าง ดังนี้∗ 

โรงเรียนอังกฤษไทยเบื้องกลาง 
๑๐. คติการเลาเรียนในโรงเรียนภาษาอังกฤษไทย

เบื้องกลาง กําหนด ๔ ป รวมการเรียนในคณิตวิทยาอาน และ
แปลจากหนังสืออังกฤษท่ีกวีไดแตงไวเปนหลักไวยากรณ 
และเรียงความ ภูมิศาสตร วิทยา พงศาวดาร การวาด 
และภาษาหน่ึงเปนอยางนอยในภาษาตอไปน้ี คือ มลายู 
บาลี สันสกฤต ฝร่ังเศส เยอรมัน หรือลาติน แบงเปน ๔ 
หลักสูตร นักเรียนไดเรียนตามคติเหลาน้ีไดดีแลว ตอง
สามารถท่ีจะเขาสอบไลในยูเนียโลเคอลเอกซามิเนชั่น ของ
ยูนิเวอรซิตี้ออกสเฟด และเคมบริซได 
ทีนี้ก็มาถึงอุดมศึกษา ซ่ึงได้จัดเตรียมไว้ให้มหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย ที่ยังเรียกว่ามหาธาตุวิทยาลัย เข้าเป็นสากลวิทยาลัย 
(university) ที่เรียกในบัดนี้ว่ามหาวิทยาลัย∗

• 

                                            
 ∗ ประวัติกระทรวงศึกษาธิการ ๒๔๓๕-๒๕๐๗, น. ๑๒๐ 
∗• ประวัติกระทรวงศึกษาธิการ ๒๔๓๕-๒๕๐๗, น. ๑๒๐ 



๖๐ ผนวก: การศกึษาท่ีเป็นมาของชาติไทย 

สากลวิทยาลยัสําหรับกรุงเทพฯ 
๑๑. เ ม่ือโรงเรียนประถมศึกษา และเบ้ืองกลาง

มัธยมศึกษา ไดจัดตั้งขึ้นเปนแบบแผนสําเร็จดีแลว ก็เปน
ทางท่ีจะเปนได ในการตั้งสากลวิทยาลัยขึ้น ในกรุงเทพฯ เพื่อ
การอุดหนุนการศึกษาอยางสูงสุด และสําหรับใหดีกรีใน
อธิการตางๆ แหงศิลป วิทยาศาสตร แพทย ฯลฯ แตสากล
วิทยาลัยน้ัน จะจัดยังไมไดจนกวาจะจัดตั้งโรงเรียนฝกสอน
ความรูวิชาขั้นต่ํา และขั้นกลางม่ันคงแลว จึงจะตั้งได 
หมายเหตุ: ไดหวังใจไววา ในปสุวรรณาภิเษก ถาเปนได 
จะไดรวมมหามกุฏราชวิทยาลัย เปนสวนวิทยาลัยสําหรับ
วินัยและศาสตร มหาธาตุวิทยาลัยเปนวิทยาลัยสําหรับ
กฎหมาย โรงเรียนแพทยากรเปนวิทยาลัยสําหรับแพทย 
และตั ้งโรงเรียนเปนวิทยาลัยสําหรับวิทยา และมีหอ
สากลวิทยาขึ้นแหงหน่ึง รวมวิทยาลัยตางๆ เหลาน้ีเขาเปน
รัตนโกสินทรสากลวิทยาลัย 

พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว เสด็จข้ึน 
ครองราชย์ใน พ.ศ. ๒๔๑๑ จะถึงปีสุวรรณาภิเษก คือราชาภิเษก 
ครบ ๕๐ ปี ใน พ.ศ. ๒๔๖๐ แต่พระองค์ได้เสด็จสวรรคตก่อนนั้น
ในพ .ศ . ๒๔๕๓ ดังนั้น รัตนโกสินทรสากลวิทยาลัยที่จะเป็น
มหาวิทยาลัยแห่งแรกของประเทศไทย จึงมิได้เกิดข้ึน 

หลังรัชกาลที่ ๕ แล้ว ความคิดในทางการศึกษาแห่งชาติได้
ผันแปรไปอย่างพลิกหน้าเป็นหลัง การศึกษาของวัดกับของรัฐแยก
ต่างหากจากกัน กรมศึกษาธิการซ่ึงเป็นกรมหนึ่งในกระทรวงธรรม
การ ได้มีชื่อข้ึนเป็นกระทรวงศึกษาธิการ ชื่อกระทรวงธรรมการก็
หายไป ส่วนกรมธรรมการก็ถูกย้ายไปรวมอยู่ในพระราชสํานัก 



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๖๑ 

การศึกษาวิชาการสมัยใหม่สําหรับพระภิกษุสามเณร ซ่ึงได้เร่ิมต้น
ข้ึนแล้วกว่าหนึ่งทศวรรษ ก็สะดุดหยุดลงแล้วหายไป พระสงฆ์หด
ตัวกลับเข้าไปจัดดําเนินการศึกษาพระปริยัติธรรมแผนเดิม สําหรับ
พระสงฆ์ในวัดโดยเฉพาะอย่างเดียว ในโครงการและแผนการศึกษา
ชาติทุกฉบับทุกแผน ต้ังแต่ พ.ศ. ๒๔๕๖ เป็นต้นมา ไม่มีคํากล่าว
อ้างถึงพระสงฆ์ วัด ปริยัติธรรม หรือพุทธจักรอีกเลย 

แล้วการณ์ก็ได้กลับกลายไปเป็นว่า มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัยต้องด้ินรนขวนขวายที่จะให้ทางการบ้านเมืองยอมรับ
สถานะ โดยต้ังเป็นมหาวิทยาลัยของรัฐ 

มหาจุฬาฯ บนหนทางกันดารเข้าสู่ระบบการศึกษาของรัฐ  
เป็นอันว่า มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยได้เกิดข้ึนโดยนามท่ีใน

หลวงรัชกาลท่ี ๕ ทรงสถาปนาใน พ.ศ. ๒๔๓๙ เพื่อจะได้เข้าเป็น
มหาวิทยาลัย ตามคําเรียกว่าสากลวิทยาลัย ในระบบการศึกษาของ
โครงการศึกษา พ.ศ. ๒๔๔๑ แตยังไมทันที่มหาจุฬาฯ จะเกิดเป็นจริงข้ึนมา 
ถึงกาละสิ้นรัชกาลท่ี ๕ ระบบการศึกษานั้นถูกเลิกล้มไป สถานะของมหา
จุฬาฯ ก็กลายเป็นเหมือนว่าเลื่อนลอย โดยจะต้องแสวงหาสถานะในระบบ
การศึกษาอย่างใหม่ ท่ีเป็นของรัฐข้างเดียว นอกวิสัยของวัด 

กาลเวลาแห่งความนิ่งเฉยเล่ือนลอยผ่านมาจนถึง พ.ศ. 
๒๔๙๐ พูดคร่าวๆ ว่า ๕๐ ปี องค์ปฐมสภานายก คือ พระพิมลธรรม 
(ช้อย ฐานทตฺโต) จึงได้ยกเรื่องขึ้นมา เวลานั้น ท่านเป็นอธิบดีสงฆ์วัด
มหาธาตุ และก็เป็นสังฆมนตรีว่าการองค์การปกครอง ท่านดําริที่จะ
ฟื้นพระราชปรารภของในหลวงรัชกาลที่ ๕ ขึ้นมาให้เป็นจริง ในการ
ที่จะตั้งมหาวิทยาลัยสงฆ์ ท่านจึงได้ประชุมพระเถรานุเถระ ๓๗ รูป 
ที่ตําหนักวัดมหาธาตุแล้ว ตกลงกัน ถือว่านั่นเป็นการประกาศตั้งมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  



๖๒ ผนวก: การศกึษาท่ีเป็นมาของชาติไทย 

ตอนนั้นยังไม่ มี คําว่ามหาวิทยาลัยนําหน้า แต่ ถือว่าเป็น
มหาวิทยาลัย โดยมีการศึกษาตลอดถึงอุดมศึกษา เปิดเรียนในวันท่ี ๑๘ 
กรกฎาคม ๒๔๙๐ นี่แหละก็คือท่ีท่านอาจารย์ ศาสตราจารย์พิเศษ
จํานงค์ ทองประเสริฐ ได้เป็นนิสิตองค์แรกในรุ่นแรก เป็นผู้ท่ีได้เริ่มต้น
ชีวิตให้เกิดเป็นมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยท่ีมีชีวิตจริง คือมีการเรียน
การสอน นี่ว่ากันตามสภาวะ ถ้าไม่มีผู้เรียน ก็มีแต่ชื่อกับสถานท่ี ก็คือไม่
มีชีวิต นี่มีผู้เรียน มีการเรียน มีการสอน เป็นการศึกษาของชีวิตจริง 

เป็นอันว่า จากการที่ได้มีชื่อตามที่ได้ทรงสถาปนาเมื่อปี 
๒๔๓๙ นับมาประมาณ ๕๐ ปี จึงเกิดมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย
ที่มีชีวิตจริง โดยมีการเรียนการสอน มีนิสิตรุ่นแรกเกิดข้ึนมา ก็หวัง
ว่าจะเจริญงอกงาม แต่แล้ว องค์ปฐมสภานายกอยู่มาได้ปีเศษๆ ก็
อาพาธแล้วถึงแก่มรณภาพ เหมือนปิดฉากแรกของมหาจุฬาฯ 

ทีนี้ มหาจุฬาฯ ก็เคว้งคว้างอีก ในขณะที่ฐานะอะไรๆ ก็ยัง
ไม่มี ไม่เฉพาะในทางบ้านเมือง แม้ในคณะสงฆ์ องค์ปฐมสภานายก
เป็นสังฆมนตรีว่าการองค์การปกครอง เมื่อท่านส้ินแล้ว เหมือนไม่
มีเสาหลักกลางยึดรวมไว้ มหาจุฬาฯ ก็มีท่าทีเคว้งคว้าง ต่อมา องค์
ทุติยสภานายก คือ พระพิมลธรรม (อาจ อาสโภ) สมเด็จพระพุฒา
จารย์ ได้พยายาม ถึงกับได้สร้างอาคารเรียนมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัยข้ึนมา เป็นตึกใหญ่ ๓ ชั้น ให้ปรากฏเป็นหลักฐาน แต่ใน
แง่สถานะทางการ ก็ยังไม่มี และขาดหลักประกันในด้านทุนรอน 
เรียกได้ว่าอยู่กันมาอย่างระหกระเหิน ท่านอาจารย์จํานงค์ ทอง
ประเสริฐนั้น ได้ทราบว่าท่านต้องร่วมบริหารมหาจุฬาฯ ต้ังแต่ยัง
เป็นนิสิต เมื่อเรียนอยู่ในปีท้ายๆ ก็ต้องช่วยทํางานมหาจุฬาฯ แล้ว 
พอเรียนจบได้ปีเดียว ถึงปี ๒๔๙๘ ก็ต้องเป็นผู้บริหารองค์จริง 
เรียกว่าเป็น “ส่ังการเลขาธิการ” 



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๖๓ 

ส่วนองค์ที่พูดนี้ เข้าเรียนมหาจุฬาใน พ.ศ. ๒๔๙๙ เวลา
นั้น ตามตารางสอนมีการเรียนวันละ ๕-๖ ชั่วโมง แต่ได้เรียนจริง
วันละ๑ ถึง ๒ ชั่วโมง อาจจะได้เรียนชั่วโมงเดียว หรือไม่ได้เรียนเลย 
ก็ต้องถือเป็นธรรมดา แล้วอยู่มาได้อย่างไร ก็ต้องอาศัยกําลังใจ และ
ความมีชีวิตชีวา เวลานั้น ท่านอาจารย์จํานงค์ ทองประเสริฐ เป็นองค์
เด่น และเป็นกําลังใจสําคัญ สมัยก่อนนั้น เรามีประเพณีว่า ก่อนจะ
เข้าเรียน ในเวลาราว ๑๒.๔๕ น. จะมีสัญญาณตีระฆังบอกให้นิสิต
นักเรียนไปประชุมกันที่ลานอโศก หน้าหอสมุดกลาง คือศาลาการ
เปรียญ วัดมหาธาตุ ไปฟังโอวาท ที่พระอาจารย์ผู้บริหารหมุนเวียน
กันมาพูดให้ฟัง ท่านอาจารย์จํานงค์ ทองประเสริฐ ตอนนั้น ทั้งเมื่อ
เป็นพระกวีวรญาณ และยังไม่เป็นนั้น ท่านเป็นบุคคลสําคัญในการ
ให้โอวาท ที่ทําให้เกิดกําลังใจ อาจจะเรียกว่าปลุกใจ ทําให้พระเณร
ต่ืนตัวแข็งขันมีกําลังใจที่จะเล่าเรียน โดยให้มองไปถึงกาลข้าง
หน้าที่เราจะต้องช่วยกันทํางานให้พระศาสนาเจริญรุ่งเรือง ท่านพูด
เล่าให้ฟังและกระตุ้นเร้าเตือนให้ต่ืนใจว่าเวลานั้น ในประเทศต่างๆ 
พระพุทธศาสนาฟื้นฟูหรือเจริญข้ึนมาอย่างไร ท่านอาจารย์จํานงค์ 
ทองประเสริฐ ได้เป็นกําลังใจให้แก่นิสิตนักเรียนรุ่นนอ้งรุ่นลูกหลาน
ทั้งหลาย เป็นตัวอย่างให้เห็นกําลังปัจจัยที่ทําให้อยู่กันได้และเจริญ
กันสืบมา นี่ก็คือความเป็นมาเป็นไปซ่ึงเป็นตัวอย่างให้เห็นว่า ท่าน
อาจารย์จํานงค์ ทองประเสริฐ ได้มีชีวิตคู่มากับมหาจุฬาฯ  

ทีนี้ เวลานั้น ทุนรอนอะไรๆ ก็แทบไม่มี จะยกตัวอย่างให้
ฟังว่า มหาจุฬาฯ นี้มีทุนทํางานสักเท่าไร จะเห็นว่ารวมแล้วปีหนึ่งๆ 
มีเงินดําเนินงานไม่ถึง ๑ ล้านบาท เช่นอย่างในปี พ.ศ. ๒๕๐๗ มี
ทุนที่ได้มาจากไหนๆ รวมทั้งหมดไม่เต็ม ๖ แสน ๗ หมื่นบาท 
(๖๖๙,๖๗๓.๐๐ บาท) จากแหล่งอุปถัมภ์ใหญ่ ๓ แห่ง ดังนี้ 



๖๔ ผนวก: การศกึษาท่ีเป็นมาของชาติไทย 

๑. เงินอุดหนุนจากรัฐบาลไทย  
 (จัดสรรจากงบประมาณแผ่นดิน)  ๑๕๐,๐๐๐.๐๐ บาท 
๒. ศาสนสมบัติกลาง  
 (โดยความเห็นชอบของมหาเถรสมาคม)  ๒๓๐,๐๐๐.๐๐ บาท 

นี่คือ จากรัฐและคณะสงฆ์รวมกัน ได้ไม่ถึง ๔ แสนบาท ไม่
พอแน่ แล้วจะทําอย่างไร ก็ต้องด้ินรนขวนขวายเอาเองซิ   

เร่ืองนี้ ท่านอาจารย์จํานงค์ ทองประเสริฐ ท่านทราบอย่าง
ดี โดยได้ประสบมาเอง กลายเป็นว่าแหล่งทุนสําคัญไปได้จากมูลนิธิ
ของต่างประเทศ ได้แก่มูลนิธิอาเซีย ของอเมริกัน แต่ก่อนนั้น
เรียกว่ามูลนิธิอาเซีย ไม่เรียกว่าเอเชีย สมัยนั้น คําว่า “เอเชีย” ไม่
มี เขาเรียกกันว่าอาเซีย แต่มาสมัยหลังถึงเวลานี้ เขาเปล่ียนเรียก
เป็นเอเชียกันหมดแล้ว เป็นเรื่องของความไม่แน่นอนตามยุคสมัย  

ทีนี้ มูลนิธิอาเซียนั้น ก็ได้เป็นที่พึ่ง เป็นแหล่งอุปถัมภ์ หรือ
เป็นอุปถัมภกสําคัญ แต่ก็ต้องเจรจากันเป็นรายปีว่าจะให้เท่าไร 
อย่างปี ๒๕๐๗ นั้น ทุนที่ให้มาคือ 

๓. มูลนิธิอาเซีย (อเมริกนั)  ๒๐๙,๐๐๐.๐๐ บาท 

เงินอุดหนุนจากมูลนิธิอาเซียนี้นับว่ามากทีดียว  

รวมแล้ว ในปี พ.ศ.๒๕๐๗ นั้น มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย
มีทุนดําเนินงานได้มาจาก ๓ แหล่ง รวมทั้งหมดใกล้ๆ ๖ แสน ๗ 
หมื่นบาท ยังห่างไกลจากจํานวน ๑,๐๐๐,๐๐๐ บาท (หนึ่งล้าน
บาท) มาก นี้คือทุกปีจะได้มาประมาณนี้ บางปีก็เพิ่มข้ึน ๓,๐๐๐ 
บาท (สามพันบาท) บางปีก็ลดลงไป ๓,๐๐๐ บาท (สามพันบาท) 
อะไรทํานองนี้  



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๖๕ 

มหาจุฬาฯ ที่อยู่ มาได้อย่างนี้  คงต้องเรียกว่า ล้มลุก
คลุกคลาน แล้วทําอย่างไรจึงจะอยู่ได้ด้วยดี ก็ต้องให้รัฐบาลหรือ
บ้านเมืองเขายอมรับ เพื่อให้เขายอมรับ ก็ได้ด้ินรนขวนขวายกันมา  

ทีนี้ พอดิ้นรนขวนขวายกันเอาจริงเอาจังจนเรื่องไปถึงรัฐบาล
แล้ว รัฐบาลว่าอย่างไร รัฐบาลก็บอกว่า ของท่านนี่เป็นการศึกษาท่ีไม่
ถูกต้อง คณะสงฆ์เองก็ยังไม่ยอมรับเลย รัฐบาลจะไปรับรองได้อย่างไร 
เอาละสิ มันก็เป็นความจริงท่ีเขาจะเอามาอ้างได้ แต่ท่ีจริงมันคงเป็น
เพียงการหาทางปฏิเสธ หรือเป็นวิธีหลบเลี่ยงของเขา แทนท่ีจะช่วย
หนุนไปทางการคณะสงฆ์ ก็เอามาเป็นข้ออ้างในการท่ีจะปฏิเสธ การ
พยายามของเราก็มาจบท่ีนี่ทุกที แล้วก็ทําให้เราเหน่ือยเปล่า นี่แหละ
ท่ีว่าองค์ปฐมสภานายกท่ีเริ่มเรื่องไว้ ท่านเป็นสังฆมนตรีว่าการ
องค์การปกครอง แต่ท่านสิ้นไปเร็วไว ไม่ทันท่ีการศึกษาของมหาจุฬาฯ 
จะได้เป็นการศึกษาของคณะสงฆ์ เรื่องก็ได้เป็นมาอย่างนี้ 

ในเวลานั้นนะ บางวัดออกกฎมาเลยว่า พระเณรองค์ไหน
ไปเรียนมหาจุฬาฯ จะไล่ออกจากวัด อย่างนี้จะว่ารุนแรงหรือไม่ ก็
แล้วแต่ เร่ืองก็ได้เป็นมาอย่างนี้  

เป็นเวลายาวนานนักหนา ที่ทั้งมหาจุฬาฯ และมหามกุฏฯ 
ได้คิดหาทางกันว่าทําอย่างไรจะให้รัฐบาลรับรอง เพื่อจะได้มีความ
มั่นคงแน่นอน แล้วเพียรพยายามกันมา แล้วก็ไปจบที่รัฐบาลบอก
ว่าคณะสงฆ์เองก็ยังไม่รับรอง ทั้งมหามกุฏฯ และมหาจุฬาฯ ก็จึง
ต้องชวนกันช่วยกันหาทางที่จะให้คณะสงฆ์รับรอง จนในที่สุด ถึง 
พ.ศ. ๒๕๑๒ มหาเถรสมาคมก็จึงได้ออกคําส่ังให้การศึกษาของสภา
การศึกษามหามกุฏราชวิทยาลัย และการศึกษาของมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย เป็นการศึกษาของคณะสงฆ์ ขอให้ได้คําบอกคํา
เดียวนี้เอง ก็เป็นอันว่า การศึกษาของมหาจุฬาฯ ได้เป็นการศึกษา
ของคณะสงฆ์ใน พ.ศ. ๒๕๑๒  



๖๖ ผนวก: การศกึษาท่ีเป็นมาของชาติไทย 

เอาละ นั่นเป็นความก้าวหน้าไปในข้ันที่สําคัญ ต่อจากนั้นก็
เพียรพยายามดําเนินการด้านเดียวที่จะให้รัฐบาลรับรอง โดยตรา
กฎหมายเป็นพระราชบัญญัติออกมา แต่ก็ไม่ใช่ง่าย เดินเร่ืองกันไป
แล้วๆ อีกๆ รับเร่ืองแล้วผ่านไปถึงสภา รัฐบาลล้ม เอาใหม่ เร่ือง
เดินหน้าไป สภายุบ ติดขัดอะไรต่ออะไรไม่จบส้ิน มากหลายรัฐบาล
ล่วงไป ไม่สําเร็จสักที ผ่านกาลเวลาแสนยาวนาน จนกระทั่งมีพุทธ
ศาสตร์บัณฑิตจบกันไปหลายสิบรุ่น (ราว ๓๐ รุ่น) และจํานวนมาก
ทีเดียวไปเรียนต่อจบปริญญาโท ปริญญาเอก จากต่างประเทศที่เขา
ยอมรับ โดยมากจากอินเดีย บ้างลาสิกขาแล้วได้ไปเป็นปากเสียง
ให้แก่มหาจุฬาฯ ในสภาผู้แทนราษฎร แล้วในที่สุด ถึง พ.ศ. ๒๕๔๐ 
สภาก็ ผ่ าน ให้  รั ฐบาล ไ ด้ตรากฎหมาย  เ กิ ด เป็ น  พ .ร .บ . 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. ๒๕๔๐ และ 
พ.ร.บ. มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย พ.ศ. ๒๕๔๐ สําเร็จโล่ง
ไปได้ และก็ทําให้ชื่อของมหาจุฬาฯ ต้องเรียกกันใหม่ ให้ถูกต้อง
ตามกฎหมายนั้น เป็น “มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย” 
ไม่เรียกแค่ว่า “มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย” อย่างแต่ก่อน  

ได้ว่ามาเสียยืดยาว และทั้งหมดนั้นก็คือประวัติความเป็นมา
ของมหาจุฬาฯ ซ่ึงไม่ว่าจะระหกระเหินมาอย่างไรก็ตาม ก็เห็นได้แน่
ชัดว่า การศึกษาของมหาจุฬาฯ ที่เป็นมานั้น ได้สืบสายมาใน
ประเพณีการศึกษาของพระสงฆ์ไทยต้ังแต่ยุคโบราณ ที่วัดเป็น
ศูนย์กลางหรือเป็นแหล่งของการศกึษา เท่าที่จะมองเห็นได้ ก็ต้ังแต่
สมัยสุโขทัย ก็คือสืบมาจากการเล่าเรียนพระปริยัติธรรมแต่ด้ังเดิม
นั่นเอง จะว่าเป็นวิวัฒนาการแห่งการศึกษาของชาติไทย ก็เรียกได้  



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๖๗ 

เราทั้งหลายควรจะศึกษาสืบประวัติความเป็นมาเป็นไป
ของการศึกษาของพระสงฆ์ไทย ของชาติไทย ที่ได้ผ่านมาในยุค
สมัยต่างๆ โดยเป็นการปฏิบัติตามหลักการที่ว่า ให้รู้จักตัวเอง พึงรู้
เข้าใจเหตุปัจจัยแห่งความเจริญและเหตุปัจจัยแห่งความเส่ือม ให้
สามารถเอาประโยชน์จากอดีตได้ ท่านที่มีเวลามีความสนใจน่าจะ
ศึกษาค้นคว้าสืบค้นแม้แต่ให้รู้เห็นว่าการศึกษาของพระสงฆ์ไทยใน
สมัยอยุธยาก่อนกรุงแตกเป็นอย่างไร ในกรุงศรีอยุธยา มีคัมภีร์ที่ได้
รจนาข้ึนใหม่ เหมือนอย่างที่ในล้านนามี มังคลัตถทีปนี และชิน
มาลีปกรณ์ เป็นต้น บ้างไหม และในช่วงต่อหลังกรุงแตกถึงฟื้นตัว
ในสมัยรัตนโกสินทร์ เป็นอย่างไร ซ่ึงเป็นเร่ืองที่คู่เคียงมากับความ
เป็นไปของบ้านเมืองอย่างที่ได้เล่าไปบ้างแล้วนั้น 

บัดนี้ เราพูดได้นับว่าเต็มปากว่า มหาจุฬาฯ นี้ มีความเจริญ
มั่นคง ท่านอาจารย์ ศาสตราจารย์พิเศษจํานงค์ ทองประเสริฐ จึงได้
ดําริให้อัญเชิญองค์พระปฏิมา พระพุทธมหาจุฬาลงกรณชุตินธรบวร
ศาสดาขึ้นประดิษฐานไว้ เป็นองค์ประธานของมหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัยสืบไป และนี่ก็เป็นจุดกําหนดสําคัญอีกคร้ังหนึ่ง  

อย่างที่ได้บอกเมื่อกี้ว่า เราอาจกําหนดเวลาเป็นช่วงละ ๕๐ ปี 
เริ่มด้วย ๕๐ ปีแรก คือจากการสถาปนาในวันที่ ๑๓ ก.ย. ๒๔๓๙ นับมา 
๕๐ ปี ถึงวันต้ังเป็นมหาวิทยาลัยสงฆ์ เป็นมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนา 
แล้วเปิดการศึกษาในวันที่ ๑๘ ก.ค. ๒๔๙๐ มีการเรียนการสอนแท้จริง 
แล้วอีก ๕๐ ปี ก็เกิดมีพระราชบัญญัติมหาวิทยาลัยมหาจุฬา  ลงกรณ
ราชวิทยาลัย รวมได้เป็น ๑๐๐ ปี น่ีคือเป็นมหาวิทยาลัยจริงแท้เต็ม
ตัวแล้ว นับต่อจากนั้นมาอีก ถึงวันนี้ ถือเป็นกําไร ๒๗ ปี... ... … 



๖๘ ผนวก: การศกึษาท่ีเป็นมาของชาติไทย 

มหาจุฬาฯ สําแดงพระพุทธศาสนาแก้ปัญหาของโลก 
พระพุทธเจ้าทรงอุบัติข้ึนมาในโลก ทรงบําเพ็ญพุทธกิจ 

ประกาศพระศาสนา ตลอดจนทรงส่งพระสาวกไปประกาศศาสนา 
ที่ว่า “จรถ ภิกฺขเว จาริกํ” กระทั่งทรงแนะนําให้ทําสังคายนา 
ทั้งหมดทั้งมวลล้วนไปลงที่ จุดมุ่งหมายอันเดียวกันทั้งนั้น คือ    
“พหุชนหิตาย พหุชนสุขาย โลกานุกมฺปาย, อตฺถาย หิตาย สุขาย เทวมนุสฺสานํ” 
(เชน วินย.๔/๓๒/๓๙) นี่เป็นข้อสําคัญ ถ้าใช้ถ้อยคําของยุคปัจจุบัน ก็
เรียกได้ว่า อันนี้เป็นอุดมการณ์ของพระพุทธศาสนา พูดได้ว่า 
พระพุทธศาสนาเกิดมีข้ึนและเป็นมาเพื่อให้สัมฤทธ์ิอุดมการณ์อันนี้  

ดังนั้น จึงควรจํากันไว้ให้แม่นยําเลยทีเดียว พุทธพจน์ที่เป็น
อุดมการณ์นี้มีมาในพระไตรปิฎกมากมาย แม้กระทั่งตรัสว่า (องฺ.เอก.
๒๐/ ๑๓๙/๒๘) เอกบุคคลคือพระตถาคตอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้าอุบัติ
ข้ึนมาในโลก ก็เพื่อ พหุชนหิตายะ พหุชนสุขายะ โลกานุกัมปายะ 
ที่ได้ว่าไปนั้น 

ทีนี้ ที่ว่ามหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยเป็นมหาวิทยาลัย
พุทธศาสนา ก็คือเกิดมีข้ึนมาและดําเนินงานทํากจิการทัง้หลายเพื่อ
ความมุ่งหมายอันนี้ คือ เพื่อประโยชน์ เพื่อความสุข ของพหูชน 
เพื่อเกื้อการุณย์แก่มวลชาวโลก เหมือนอย่างที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้
ในการที่ได้ทรงส่งพระสาวกตั้งแต่ชุดแรก ไปประกาศพระศาสนา นี่
คือข้อที่ชาวพุทธรู้ร่วมกันว่าจะต้องทําให้ได้ พระพุทธศาสนามีไว้
เพื่อจุดหมายอันนี้  

เราทั้งหลายปฏิบัติกิจแห่งการเจริญไตรสิกขาเพื่อให้
ประจักษ์แจ้งลุถึงนิพพาน ก็คือหมดการยึดถือตัวตน บุคคลนิพพาน 



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๖๙ 

ความเห็นแก่ตัวตนอะไรๆ ไม่มีเหลือแล้ว บุคคลนิพพานแล้ว เสร็จ
แล้วทําอะไร นี่แหละที่ว่า “โลกานุกัมปายะ” ก็คือทําการเพื่อโลก 
นี่แหละที่ว่าเป็นอุดมการณ์ของพระพุทธศาสนา พูดง่ายๆ ว่า 
“บุคคลนิพพาน ทําการเพื่อโลก” ใช่ไหม?  

เอาละ พระพุทธศาสนาก็คือเท่านี้ มาจบตรงน้ี นี่คือว่าไป
ตามท่ีพระพุทธเจ้าตรัสไว้เอง บุคคลนิพพาน นั้นคือข้ันของ
การศึกษาเล่าเรียน เสร็จแล้ว จบแล้ว ก็ทําการเพื่อโลก นี่คือ เมื่อ
สําเร็จการศึกษาแล้ว ต้องทําให้ได้ แล้วก็จะมาบรรจบที่พระนาม
ของพระพุทธปฏิมา พระพุทธมหาจุฬาลงกรณชุตินธรบวรศาสดา 
ลุถึงอุดมการณ์ของพระพุทธศาสนา  

รวมความว่า บรรดากิจกรรมกิจการทั้งหลายทั้งหมดทั้งส้ิน
ในการที่เราทั้งหลายได้มาประดิษฐานองค์พระปฏิมาของพระพุทธเจ้า 
ให้ทรงเป็นองค์พระประธานของมหาวิทยาลัย ก็เพื่อจุดหมายที่เป็น
อุดมการณ์อันนี้ คือที่ว่า พหุชนหิตายะ พหุชนสุขายะ โลกานุกัมปายะ 
เหมือนอย่างที่องค์พระพุทธเจ้า และบรรดาพระมหาสาวกทั้งหลาย
ได้ดําเนินกันมาในการบําเพ็ญศาสนกิจทั้งปวง เพื่อประโยชน์สุขแก่
ประชาชน เพื่อเกื้อกูลแก่มวลชนชาวโลก ที่จะให้ทุกคนเจริญใน
การศึกษาในบุญในกุศลและสันติสุข  

พระเณรทั้งหลายเพียรปฏิบัติให้จบไตรสิกขา ได้บรรลุ
มรรคผลนิพพาน ก็เป็นการดําเนินปฏิปทาอันนี้ ที่จะได้บําเพ็ญกิจ
ตามรอยพระบาทขององค์พระบวรศาสดา  

ในสมัยก่อน แต่ครั้งโบราณนั้น เมื่อพูดว่า จาริกไปในโลก 
หรือเผยแผ่พระพุทธศาสนาไปในโลก ก็ไม่ค่อยเห็นชัด มองเห็นแค่



๗๐ ผนวก: การศกึษาท่ีเป็นมาของชาติไทย 

ว่าจาริกไปที่นั่น ไปที่นี่ ในที่ใกล้บ้าง ไกลบ้าง ทีละเล็กละน้อย เผย
แผ่ไปได้ทีละแห่งทีละเมือง แต่มาถึงเวลานี้ ข้ึนศตวรรษที่ ๒๑ เป็น
โลกาภิวัตน์แล้ว ทั้งโลกถึงกันหมดในฉับพลัน มองปุ๊บเดียว เห็นกัน
ไปทั่วทั้งโลก เข้าสู่ยุค IT แล้วก็ AI แล้วจะอะไรๆ ก็ว่ากันไป นี่ก็
คือ จะทําอะไรๆ ทีเดียวป๊ับ ก็ไปถึงทั่วทั้งโลกปุ๊บ ปัญหา ทุกข์ภัย
อะไรๆ ก็ลามไปถึงกันโดยพลันแก่แทบจะทั่วทุกคน พระพุทธศาสนา
ที่ว่าทําการเพื่อประโยชน์สุขแก่พหูชน เพื่อเกื้อกูลแก่มวลชาวโลก
นั้น จะต้องทําการแก้ปัญหา ดับทุกข์ สร้างความสุข ให้ได้กว้างไกล 
และให้ทันการณ์ อย่างถึงกันทันใดในโลกที่เร็วไวและฉับพลันนี้  

หลักทําการเพ่ือโลกนั้น จําเป็นชัดในยุคปัจจุบัน ท่ีเจริญกันไป
เจริญกันมา มีแต่ปัญหา ตอนนี้กลายเป็นว่าโลกทําท่าจะพินาศ และโลกท่ี
จะพินาศนี้ ก็โดยท่ีโลกเสื่อมลงไป ท้ังโลกมนุษย์ และโลกธรรมชาติ  

โลกมนุษย์นี้ที่ว่าเจริญนักหนา มีอารยธรรมก้าวหน้า แต่
กลายเป็นว่าความเจริญจะเลือนหายไปในความเส่ือม การรบราฆ่าฟัน
ศึกสงครามไม่ได้ลดน้อยลงไป ความเจริญทางเทคโนโลยีกลายเป็นว่า
มารับใช้การทําลายที่ทําให้โลกเดือดร้อน แคบเข้ามา ในสังคมที่ว่า
เจริญลํ้าหน้าอย่างอเมริกา เจริญไปเจริญมา กลายเป็นว่าเจริญไม่
ทันความเส่ือม หรือความเจริญนั้นกลายเป็นความเส่ือมไปเสียเอง  

ในสังคมที่ว่ามั่งคั่งพร่ังพร้อม คนแก่งแย่งแข่งขันแย่งชิงกัน 
ขัดแย้งกัน ไม่ไว้ใจกัน อยู่กันด้วยใจหวาดระแวง ชีวิตเร่งร้อน
วุ่นวาย จิตใจไม่ดี เครียด เร่าร้อน กระวนกระวาย เบื่อหน่าย 
ซึมเศร้า ฆ่าตัวตายง่าย ฆ่ากันตายโดยไม่ต้องเป็นศัตรู ทั้งที่มีกินมี
ใช้บริบูรณ์เต็มที่ แต่คุณภาพชีวิตไม่ดี กลับเส่ือมเสียสุขภาพ เกิด
โรคระบาดอย่างใหม่ในสังคมของคนมั่งมี กลายเป็นเต็มไปด้วยคน



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๗๑ 

อ้วนพี แล้วก็โรคหัวใจ โรคไขมัน โรคความดันฯ โรคเบาหวาน 
จนถึงโรคไต รวมแล้วเป็นปัญหาที่ต้องแก้ไขด้วยธรรมทั้งนั้น   

แต่ที่ชัดเจนเด่นข้ึนมา ทําให้มนุษย์ทั่วโลกร่ําร้องหวาดหว่ัน
กันนักหนา ก็คือความเส่ือมของโลกธรรมชาติ เช่นว่าปัญหาโลก
ร้อน ทะเลร้อน ภูเขาน้ําแข็งละลาย น้ําจะท่วมโลก ขยะจะล้น
แผ่นดิน น้ําเน่าเสีย ถ่ินแดนแห้งแล้ง อากาศเป็นพิษ มลภาวะ
มากมาย มีแต่ฝุ่นควันเต็มทั่วไปหมด มนุษย์มีชีวิตอยู่กันต่อไป จะ
ไม่ค่อยมีความสุข หรืออาจจะต้องกลายเป็นทนทุกข์อย่างมากมาย  

เวลานี้ การแพทย์เจริญก้าวหน้านักหนา สามารถยืดชีวิต 
จะทําให้คนมีอายุยืนยาวอย่างมาก แต่พอมาเจอโลกที่เป็นอย่างนี้ 
คนทั้งหลายอาจกลายเป็นร้องทุกข์ว่า จะมีอายุยืนอยู่ไปทําไม นี่จะ
ยืดอายุให้เราต้องทนอยู่ไปกับความทุกข์ในโลกท่ีแสนจะทรมานนี่
หรือ จะอยู่กันไปทําไม ในโลกที่ร้อนมากข้ึนๆ อย่างนี้ แค่ร้อนถึง 
45-50OC ก็แทบไม่น่าจะมีชีวิตอยู่แล้ว ตอนน้ีก็สงสัยแล้วว่าจะอยู่
ต่อไป ดีหรือไม่ดี ตรงนี้เป็นตัวอย่างที่ว่าพระพุทธศาสนาจะต้องมา
แก้ไข มาช่วยให้คนที่จะมีอายุยืนต่อไป สามารถอยู่กันเป็นสุขได้
อย่างดี นี่ก็เป็นตัวอย่างของการที่จะทํากิจหน้าที่ ตามคติอันเป็น
อุดมการณ์ที่ว่า พหุชนหิตายะ พหุชนสุขายะ โลกานุกัมปายะ ซ่ึง
จะทําได้อย่างเต็มที่  

อารยธรรมของโลกปัจจุบันคืออารยธรรมตะวันตก ได้
เจริญมาถึง ค.ศ. 2000 เรียกว่าข้ึนสหัสวรรษใหม่ ที่ว่าเป็นโลกาภิ
วัตน์ เมื่อใกล้จะข้ึนสหัสวรรษใหม่นั้น ปัญหาธรรมชาติส่ิงแวดล้อม
เส่ือมโทรมวิปริตได้ผุดโผล่ปรากฏชัดข้ึนมาในประเทศตะวันตกน้ัน 
เฉพาะอย่างยิ่งในอเมริกา ทําให้สังคมตะวันตกได้ต่ืนตัวข้ึนมา



๗๒ ผนวก: การศกึษาท่ีเป็นมาของชาติไทย 

มองเห็นปัญหา แล้วหาทางแก้ไข ถึงกับต้ังวัน Earth Day ข้ึนมาใน
ปี 1970/๒๕๑๓ พวกคนตะวันตกเหล่านั้นสํานึกผิดว่า พวกเขา 
บรรพบุรุษของเขาได้สร้างความเจริญ ได้พัฒนาบ้านเมืองข้ึนมาบน
พื้นฐานของความคิดความเข้าใจที่ผิด  

ที่ว่าบรรพชนคนตะวันตกมีความคิดความเข้าใจที่ผิดใน
การพัฒนาสร้างความเจริญของประเทศชาติบ้านเมือง หรือสร้าง
อารยธรรมนั้น คือแต่ด้ังเดิมสืบกันมา นับแต่ยุคกรีกโบราณ แม้แต่
นักปราชญ์ใหญ่อย่าง Socrates และ Plato ก็ได้มีความคิดความเชื่อ
และส่ังสอนกันมาว่า มนุษย์ถูกสร้างมาให้เป็นเจ้าใหญ่ เป็นเจ้าของ
เป็นเจ้านายเป็นผู้ครอบครองธรรมชาติ มีอํานาจโดยชอบที่จะกําจัด 
ทําลาย จัดการ และเอาธรรมชาติมาห้ําหั่นปั้นแต่งทําให้เป็นต่างๆ 
เพื่อประโยชน์แก่ตนตามใจปรารถนา หรือไม่ก็ถือว่าธรรมชาตินั้น
เป็นศัตรูของมนุษย์ มันทําให้มนุษยลํ์าบากยากเข็ญเป็นภัยอันตราย 
ต้ังแต่ความหนาวเย็น และภัยธรรมชาติมากมาย มนุษย์จะต้องต่อสู้
กับธรรมชาตินั้น ต้องทําลาย ต้องกําจัด ต้องปราบ ต้องเอาชนะมัน 
ต้องเอามันมาจัดการและจัดทําให้เป็นต่างๆ ที่จะรับใช้สนองความ
ต้องการของมนุษย์ แล้วมนุษย์ก็จะอยู่ดีมีความเจริญพัฒนาเป็น
ใหญ่ได้ครอบครองทรัพย์สินถ่ินแดนจนถึงเป็นเจ้าโลก  

ความคิด ความเช่ือ และคําสอนอย่างที่ว่านี้ มาถึงยุค
สมัยใหม่ในยุโรป ก็ยิ่งหนักแน่น ชัดเจน เอาจริงเอาจังมากข้ึน 
อย่างที่จะเห็นได้ในวาทะของ René Descartes, Francis Bacon, 
John Stuart Mill, Sigmund Freud และ Matthew Arnold 
เป็นต้น และคนตะวันตกนั้นก็เชื่อว่า ถือว่า เพราะการที่พวกเขา



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๗๓ 

มุ่งมั่นห้ําหั่นเอาชนะธรรมชาติ พวกเขาจึงได้ทําการต่างๆ ในการที่
จะล่วงรู้เข้าใจและล้วงเอาความลับของธรรมชาติออกมาใช้จัดการ
ธรรมชาตินั้น พลิกผันปั้นแต่งมันให้ เป็นไปต่างๆ ได้ตามใจ
ปรารถนา และเขาก็ภูมิใจว่า ด้วยความคิดความเช่ือแล้วทําการ
อย่างนี้ วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีของตะวันตก จึงลํ้าหน้าเลย
ตะวันออกอย่างพวกจีนและอินเดียไปได้  

แนวคิดความเชื่ออย่างที่ว่ามานี้เรียกว่า conquest of 
nature หรือ dominion over nature หรือ mastery of/over 
nature แล้วคนตะวันตกเหล่านั้นก็ภูมิใจกันมาว่า ด้วยความคิด
ความเช่ืออย่างนี้ พวกตนจึงได้เจริญก้าวหน้ามีอารยธรรมที่ยิ่งใหญ่
ข้ึนมาเหนือกว่ามนุษย์พวกอ่ืน จนกระทั่งจวนจะข้ึนสหัสวรรษใหม่ 
ได้เจอภัยพิบัติที่เกิดจากความวิบัติวินาศของธรรมชาติที่ถูกพวกตน
ทําลายนั้น จึงสํานึกผิด พากันหันกลับไปติเตียนบรรพบุรุษของตัว 

เมื่อสํานึกผิด ต่ืนตัวกันข้ึนมาแล้ว คนก็หันไปบอกกัน ชวนกัน 
เตือนกันให้เปล่ียนท่าทีใหม่ ไม่ให้มองธรรมชาติเป็นศัตรู แต่ให้คน 
“friendly” เป็นมิตรกับธรรมชาติ ให้รักธรรมชาติ เกิดมีจริยธรรม
ส่ิงแวดล้อมข้ึนมาเป็น environmental ethics ให้รู้จัก recycle 
กําจัดขยะได้ จัดการขยะเป็น วิชานิเวศวิทยา/ecology เด่นข้ึนมา 
คนรู้จักพูดกันถึงระบบนิเวศว่า ecosystem ให้หันไปสงวน ให้เอาใจ
ใส่ทะนุถนอมดูแลรักษาธรรมชาติ ให้เอาจริงเอาจังอย่างเป็นระบบ
แบบแผนเป็น conservation กันเลย และบอกกล่าวกระตุ้นเตือน
ให้ต่ืนตัวกันไปทั่วโลก  



๗๔ ผนวก: การศกึษาท่ีเป็นมาของชาติไทย 

แต่เวลาผ่านมาๆ แม้ว่าในบางถ่ินบางแดนจะมีการดูแล
ธรรมชาติรักษาส่ิงแวดล้อมอย่างจริงจัง ได้ผลดีไม่น้อย แต่ว่า
โดยรวม ชีวโลกก็เส่ือมลงไปๆ ในสังคมที่ว่าเจริญมาก ถึงจะจัดระบบ
การดูแลธรรมชาติรักษาส่ิงแวดล้อมอย่างดี แต่ก็สู้กระแสบริโภคนิยม
ไม่ไหว กินเสพกันจนเหลือล้นไม่รู้จักประมาณ ไม่มีโภชเนมัตตัญญุตา
ที่จะให้บริโภคด้วยปัญญาที่รู้จักพอดี ยิ่งในประเทศท่ีกําลังพัฒนา 
และจําพวกที่ล้าหลัง ผู้คนไม่มีวินัยในการเป็นอยู่ มีชีวิตอยู่กันไป
แค่ตามกระแสของค่านิยม มีแต่จะทับถมซํ้าเติมปัญหา ที่จะดูแล
รักษาชีวโลกนี้ไว้ ไม่ต้องไปพูดถึง  

เป็นอันว่า คนสมัยใหม่ยุคปัจจุบัน ในสังคมแห่งประเทศที่
เรียกว่าพัฒนาแล้วอย่างสูง มีอารยธรรมที่เจริญลํ้านําหน้า แม้จะได้
ต่ืนตัวกันข้ึนมา ปรารถนาจะดูแลรักษาโลกนี้ไว้ให้มนุษย์เจริญ
ต่อไปโดยมีธรรมชาติเป็นสภาพแวดล้อมที่ดี ละเลิกแนวคิดความ
เชื่อที่นําวิถีแห่งการพัฒนาอย่างผิดพลาดซึ่งบรรพชนยึดถือสืบกัน
มา บอกว่าจะเป็นมิตรกับธรรมชาติ แต่ไม่มีแนวคิดใหม่ที่จะมานํา
วิถีแห่งการพัฒนาต่อไป จึงอยู่ในภาวะที่เรียกได้ว่าเคว้งคว้าง ไม่มี
ทางไปที่ชัดเจน  

ช้ีวัดว่าเป็นมนุษย์ท่ีพัฒนา ด้วยภาวะของโลกท่ีรมณีย์ 
เมื่อกี้นี้ได้บอกเล่าว่า บัดนี้ มนุษย์ชาวตะวันตกที่ก้าวหน้ามี

อารยธรรมยิ่งใหญ่ ได้ตระหนักรู้แล้วว่าแนวคิดความเชื่อที่จะสร้าง
ความเจริญด้วยการข่มเหงทําลายธรรมชาตินั้น เป็นความผิดพลาด 
เป็นการพัฒนาที่ไม่ยั่งยืน จะนําโลกไปสู่ภัยพิบัติ และบอกกัน สอน



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๗๕ 

กัน ให้เปล่ียนท่าทีใหม่ โดยหันไปรักธรรมชาติ เป็นมิตรกับ
ธรรมชาติ  จะต้องช่ วยกันอนุ รักษ์ ธรรมชาติ  นี่ เป็นความ
เปล่ียนแปลงที่ดี น่าจะเป็นทางของการแก้ปัญหา ที่จะนําชีวโลก
ไปสู่ความเจริญมั่นคงและมีสันติสุข 

แต่ดูให้ดี ท่าทีแห่งความสัมพันธ์อย่างใหม่ ที่มนุษย์จะ
กลายเป็นมิตรผู้ไปรักธรรมชาตินั้น ยังมิใช่เป็นการแก้ปัญหาได้
แท้จริง เพราะเมื่อว่าโดยพื้นฐาน ตามความหมายท่ีแท้ นั่นเป็น
เพียงการเปล่ียนท่าทีแห่งความสัมพันธ์ เปล่ียนจากความเป็นศัตรู 
สู่ความเป็นมิตร แต่โดยที่แท้ มนุษย์ก็ยังมองธรรมชาติแยกต่างหาก
จากมนุษย์ ธรรมชาติก็อยู่ฟากหนึ่ง เป็นฝ่ายหนึ่ง มนุษย์ก็อยู่อีก
ฟากหนึ่ง เป็นอีกฝ่ายหนึ่ง เพียงแต่เปล่ียนท่าทีแห่งความสัมพันธ์
อย่างที่ว่า คือ ที่แต่ก่อนมา ถือว่าเป็นศัตรู บัดนี้สงสารเห็นใจ 
ขอให้เป็นมิตรกัน พูดส้ันๆ บอกว่า อย่างนี้ไม่ยั่งยืน และไม่แท้ไม่
จริง แก้ปัญหาได้ไม่ลุล่วง  

หันมาดูในพระพุทธศาสนา พึงรู้เข้าใจมองเห็นตามเป็นจริง 
คือตามที่มันเป็นของมันว่า โลกท้ังหมด หรือทุกส่ิงทุกอย่างที่มีใน
โลก ที่รวมเป็นโลกนั้น โดยสภาวะ เป็นธรรมชาติ คือเกิดมีเป็นไป
ตามธรรมดาแห่งความสัมพันธ์ที่เป็นไปตามเหตุปัจจัยทั้งนั้น และ
ในความสัมพันธ์กันนั้น ความเปล่ียนแปลงเป็นไปของแต่ละหน่วย
ธรรมชาติในระบบความสัมพันธ์นั้น ก็จะเป็นเหตุเป็นปัจจัยให้
เกิดผลดี-ร้าย เป็นคุณ-โทษถึงกัน ตามความสัมพันธ์ในระบบที่เป็น
ทั้งโลกนั้น ทั้งนี้ รวมท้ังบรรดามนุษย์ทั้งปวง โดยที่ว่าตัวมนุษย์ 
หรือเนื้อตัวที่แท้ของมนุษย์นั้นทั้งหมด ก็คือชีวิต ซ่ึงเป็นหน่วย
ธรรมชาติ ที่ปรากฏแก่สังคมมนุษย์โดยมีตัวบุคคลเป็นป้ายประกาศ  



๗๖ ผนวก: การศกึษาท่ีเป็นมาของชาติไทย 

ตามที่ว่านี้ พูดส้ันๆ ได้ว่า ในการอยู่ในโลก เมื่อต้องการให้
มนุษย์อยู่ดีมีความสุขความเจริญที่เป็นคุณประโยชน์แท้จริงแก่ตน 
มนุษย์ก็จะต้องดําเนินชีวิตเป็นอยู่และทําการต่อส่ิงทั้งหลาย คือต่อ
หน่วยธรรมชาติอื่นทั้งหลายในวิถีทางแห่งความสัมพันธ์อันถูกต้อง
ที่จะเป็นเหตุเป็นปัจจัยให้เกิดผลดีที่เกื้อกูลเป็นคุณเป็นประโยชน์
แก่ชีวิตของมนุษย์นั้นเอง ตลอดไปถึงแก่ชีวโลกทั้งหมด  

นี่คือคติที่เป็นหลักของพระพุทธศาสนา ซ่ึงเป็นเร่ืองยืดยาว 
แต่ต้องรวบรัดพูดให้จบลงได้เพียงเท่านี้ เพราะเวลาที่จะพูดหมดไป
นานแล้ว พูดเลยมาเกินเวลาไปอีกเท่าตัว พูดไว้ส้ันๆ ว่า ภาวะที่
หน่วยธรรมชาติทั้งหลายในขอบเขตที่เกี่ยวข้องนั้นๆ เป็นอยู่เป็นไป
ด้วยดีในวิถีทางที่เป็นความเกือ้กูล อยู่ในความสมบูรณ์ที่สมดุล เป็น
คุณแก่ชีวิตมนุษย์ ทั้งกาย ใจ ปัญญา และในการที่จะประกอบกุศล
กิจให้สัมฤทธ์ิด้วยดี อันนี้คือภาวะที่เรียกว่า “รมณีย์” 

ถึงนี่ ก็มาบรรจบกับเร่ืองของงานนี้ ที่ว่ามหาจุฬาฯ กําลัง
จัดสรรถ่ินสถานอันเป็นที่สถิตประดิษฐานหลวงพ่อพระพุทธมหา
จุฬาลงกรณชุตินธรบวรศาสดานี้ จะสร้างข้ึนให้เป็น “รมณียพุทธ
อุทยาน” งานนี้ก็มาเข้าหลัก ที่เป็นคติของคําว่า “รมณีย์” ที่เป็น
คําตรัสของพระพุทธเจ้า ซ่ึงจะโยงสถานที่สถิตประดิษฐานองค์พระ
ประธานของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยนี้ ย้อนไป
ถึงถ่ินกําเนิดของพระพุทธศาสนา คืออุรุเวลาเสนานิคม อันรมณีย์ 
ที่พระโพธิสัตว์ตกลงพระทัยใช้เป็นที่บําเพ็ญเพียร และพระบรม
ศาสดาสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ตรัสรู้ ที่ร่มต้นพระศรีมหาโพธ์ิ บนฝ่ัง
แม่น้ําเนรัญชรา  



สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยตฺุโต)  ๗๗ 

เร่ิมด้วยการเสด็จถึงอุรุเวลาเสนานิคม ที่พระพุทธเจ้าตรัส
เล่าพระดําริของพระองค์ ณ ที่นั้น (เชน ม.มู.๑๒/๓๑๙/๓๒๒) ว่า 

รมณีโย วต ภูมิภาโค 

“ผืนแผ่นดินถ่ินนี้ รมณีย์จริงหนอ” และพระองค์ได้ทรง
บรรยายด้วยว่า ถ่ินที่นั้นดี มีไพรสณฑ์ร่มร่ืนชื่นบานใจ มีนทีน้ําใส
ไหลเย็น ผืนแผ่นดินที่ลาดริมฝ่ังก็เรียบราบสะอาด พร้อมด้วยถ่ิน
ชุมชนรายล้อม “อลํ วต” เป็นที่เหมาะจริงแท้แก่การบําเพ็ญเพียร  

นั่นคือถ่ินอุรุเวลาเสนานิคมอันรมณีย์ บนฝ่ังแม่น้ําเนรัญชรา 
ที่สถิตของต้นพระศรีมหาโพธิ์ ที่พระพุทธเจ้าประทับตรัสรู้ และก็
จึงพูดได้ว่า อุ รุ เวลาเสนานิคม  ถ่ินรมณีย์  เป็นที่ ต้ั ง ต้นของ
พระพุทธศาสนา หรือจะว่าเป็นที่กําเนิดของพระพุทธศาสนา ก็ได้ 

แล้วการอยู่ในถ่ินรมณีย์ การสร้างที่อยู่อาศัยให้รมณีย์ ก็ได้
เป็นคติสําคัญในพระพุทธศาสนา ดังเช่นเมื่อทรงอนุโมทนาการสร้าง
วัด พระพุทธเจ้าได้ตรัสพระคาถาที่มีประโยคหนึ่งว่า (วินย.๗/๒๐๓/๘๘) 

วิหาเร การเย รมฺเม.  
แปลวา: พึงสร้างวิหาร (ที่อยู่ กุฎี วัด) ที่รมณีย์. 

(รมฺม คือรมย์ เป็นคําท่ีมักใช้ในคาถา เท่ากับ รมณีย คือรมณีย์ ในความร้อยแก้ว)  

“รมณีย์” แปลว่า ร่ืนรมย์ น่าชื่นชม น่ายินดี ถ่ินรมณีย์มี
คุณสมบัติสําคัญคือ พร้อมด้วยพฤกษานานาพืชพรรณและแหล่ง
น้ํา เช่น แม่น้ํา สระนํ้า (ฉายูทกสมบัติ) เป็นถ่ินทัศนีย์ ที่เรียบ
สะอาดน่าดูน่าเดิน มีดินฟ้าอากาศสะอาดสดใส พร้อมด้วยสายลม
แสงแดดที่พอดี (ภูมิภาคสมบัติ) เป็นต้น  



๗๘ ผนวก: การศกึษาท่ีเป็นมาของชาติไทย 

คําว่ารมณีย์ เป็นที่ประสานบรรจบแห่งภาวะที่ เ ก้ือกูล
กลมกลืนกัน ระหว่างโลกของธรรมชาติ กับชีวิตของมนุษย์ ดังที่ 
พระพุทธเจ้าได้ทรงปฏิบัติเป็นแบบอย่างมาแล้ว ตั้งแต่ทรงใช้ถิ่นรมณีย์
เป็นที่บําเพ็ญเพียร มีพุทธพจน์มากมายตรัสถึงถิ่นฐานบ้านเมือง ทุ่ง
นาขุนเขาป่าสวนอุทยาน สระโบกขรณี เป็นต้น ที่รมณีย์ แต่ไม่มีเวลา
ที่จะพูดต่อไป ได้แค่ลงท้ายสั้นๆ  

เป็นอันว่า อุบาสก อุบาสิกา พุทธิกชน ควรสร้างวัดสร้างกุฏิ
วิหารให้รมณีย์ ชาวบ้านชาวเมืองควรอยู่ในถ่ินอาศัย ตั้งแต่หมู่บ้านข้ึนไป 
ท่ีรมณีย์ และในท่ีสุด มนุษย์ท้ังหลายจะต้องพัฒนาและอนุรักษ์โลกนี้ให้
เป็นแดนรมณีย์ คติรมณีย์นี้แหละท่ีจะแก้ปัญหาของโลกให้หมดไป  

เพราะฉะนั้น เม่ือสร้างรมณียพุทธอุทยานนี้ ก็ขอให้โยงไปถึง
อุรุเวลาเสนานิคมอันรมณีย์ ซึ่งเป็นที่งอกงามของต้นพระศรีมหาโพธ์ิ 
บนฝั่งแม่น้ําเนรัญชรา ที่พระพุทธเจ้าองค์พระศาสดาตรัสรู้ เป็นจุด
ตั้งต้นแห่งพุทธกิจ เร่ิมประกาศพระพุทธศาสนา  

เอาคติรมณีย์นี่แหละ ให้อารยชนยึดแทนคติพิชิตธรรมชาติ 
แล้วจะแก้ปัญหาของโลกได้หมด ปัญหาของโลกมีมากหลาย ถึงจะไม่
มีเวลาที่จะบรรยาย ก็ให้จับที่ปัญหาของโลกแห่งธรรมชาติเป็น
แกนกลางดังที่ว่ามานี้  

วันนี้ เราทั้งหลายได้พร้อมใจกันทํามงคลพิธีที่ประเสริฐใน
การอัญเชิญองค์พระปฏิมา “พระพุทธมหาจุฬาลงกรณชุตินธรบวร
ศาสดา” ขึ้นประดิษฐานบนฐานชุกชี ในบริเวณที่จะสร้างเป็นรมณีย
พุทธอุทยาน ของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

ขอให้คติรมณีย์นี้แผ่ขยายออกไป ให้สัมฤทธิ์ภาวะรมณีย์
ขึ้นมากว้างไกลทั่วไปในโลก ขอให้สมจริงอย่างที่ได้มีอุรุเวลาเสนา
นิคมอันรมณีย์ในครั้งพุทธกาลนั้น ขอให้ความสุขสันต์สวัสดีมี
จตุรพิธพรชัย จงสัมฤทธิ์แก่ทุกท่านทั่วกันตลอดไป 




